

الرأي العام في الإسلام

كافة حقوق الطبع محفوظة  
الطبعة الثانية  
١٤٠٧ - ١٩٨٧ م

مؤسسة الخليج العربي  
١٩٥ شارع ٢٦ يوليو — العجوزة — القاهرة  
تلفون : ٣٤٧٢٢٠٦ — ٣٤٧٢١٨٣

# الرأي العام في الإسلام

تأليف

محمد عبد الرءوف بهنسى

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

قال الله تعالى :

﴿ إِنَّا فَتَعْنَا لَكَ فَتَحَاهُ مُبِينًا ، لِيَقْفَرَ لَكَ اللَّهُ مَا تَقْدَمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَ مَا  
تَأْخَرَ وَ تَعْلَمَ نِعْمَتَهُ عَلَيْكَ وَ يَهْدِيَكَ صِرَاطًا مُسْتَقِيمًا ، وَ يَنْصُرَكَ اللَّهُ  
يَصْرَا عَزِيزًا ، هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ السَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ الْمُؤْمِنِينَ لِيَزْدَادُوا  
إِيمَانًا مَعَ أَيمَانِهِمْ وَ لِلَّهِ جُنُودُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَ كَانَ اللَّهُ عَلِيًّا  
حَكِيمًا ، لِيَدْخُلَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمَنَاتِ جَنَابَتَ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا  
الْأَنْهَارَ خَالِدِينَ فِيهَا وَ يُكَفِّرَ عَنْهُمْ سَيِّئَاتِهِمْ وَ كَانَ ذَلِكَ عِنْدَ اللَّهِ فَوْزًا  
عَظِيمًا ﴾ .

صدق الله العظيم

## مقدمة

حَمْدًا كثِيرًا لِللهِ الَّذِي أَوْلَانَا أَجْلَ النَّعْمٍ ، وَمِنْ عَلَيْنَا بِأَعْظَمِ  
الْمَنْ، وَشَكْرًا جَزِيلًا لِمَنْ تَفَضَّلَ بِالْآلَاءِ ، التَّى لَا يَلْغُهَا الْإِنْتِهَاءُ ،  
وَلَا يَحِيطُ بِهَا الْعَدُ وَلَا الْإِسْقَصَاءُ ،

وَالصَّلَوةُ وَالسَّلَامُ عَلَى سَيِّدِنَا مُحَمَّدٍ الَّذِي أَرْسَلَهُ اللَّهُ  
بِالْحُنْفَرَةِ السَّمَحةِ ، وَالشَّرِيعَةِ النَّقِيَّةِ الْبَيِّنَاتِ ، التَّى جَمَعَتْ خَلَاصَةَ مَا  
سَبَقَ مِنَ الْأَدِيَانِ ، مَعَ زِيَادَةِ يَقْتِضِيهَا ارْتِقَاءُ الْعُقُولِ وَتَطْوِيرَاتِ  
الْحَيَاةِ ، وَتَتَطَلَّبُهَا الْحُضَارَاتُ الْقَوِيمَةُ الْمُتَجَدِّدَةُ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ ؟

فَالدِّينُ الْإِسْلَامِيُّ لَمْ يَدْعُ أَصْلًا مِنْ أَصْوَلِ الْفَضَائِلِ إِلَّا أَقامَهُ  
وَوَطَّدَهُ ، وَلَا رُكْنًا مِنْ أَرْكَانِ الصَّالِحَاتِ إِلَّا أَسْسَهُ وَشَيَّدَهُ ، وَلَا  
قَاعِدَةً مِنْ قَوَاعِدِ النَّظَامِ إِلَّا قَرَرَهَا ، وَلَا نَاحِيَّةً مِنْ نَوَاحِي الْحَيَاةِ إِلَّا  
أَوْضَعَ أَمْرَهَا ، وَلَا حَالَةً مِنَ الْحَالَاتِ النَّفْسِيَّةِ وَالْعُقْلِيَّةِ ، وَالْفَرْدِيَّةِ  
وَالْإِجْتِمَاعِيَّةِ إِلَّا أَبَانَ حَكْمَ اللَّهِ فِيهَا ، وَلَا سَبِيلًا مِنْ أَسْبَابِ الرُّقِيِّ إِلَّا  
أَظْهَرَهُ وَحَثَّ عَلَى التَّمْسِكِ بِهِ ، وَلَا وجْهًا مِنْ وَجُوهِ سَعَادَةِ الدَّارِينِ  
إِلَّا أَنَارَهُ وَحَضَرَ عَلَى اِنْتِهَاجِهِ .

إِلَى غَيْرِ ذَلِكَ مِنَ الْمَزاِيَا الْكَثِيرَةِ ، وَكُلَّ مَزِيَّةٍ مِنْهَا عَنْصَرٌ مِنْ  
عُنَاقِرِ السَّعَادَةِ الْحَقِيقِيَّةِ ، مِمَّا جَعَلَ هَذَا الدِّينَ أَحْكَمَ مَرْشِدًا ،  
وَأَهْدَى قَائِدًا إِلَى الْمَدْنِيَّةِ الْمَؤْسَسَةِ عَلَى الْمَعَارِفِ الصَّحِيحَةِ ،  
وَالْأَخْلَاقِ الْفَاضِلَةِ . وَقَدْ سَعَدَ بِهَا الْمُسْلِمُونَ الْأُولَوْنَ ، وَرَفَعُتْهُمْ إِلَى

غرف الحضارة السامية ، وأنزلتهم معاقل المنعة ، وأحلتهم محل الكرامة . وأجلستهم على عرش السعادة ، فسادوا العالم ، ورفعوا لواء العرفان ، ونشروا نور القرآن في كل مكان ، وصدق الله العظيم إذ يقول .

﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَثْمَنْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيَتُ لَكُمْ إِلَسْلَامَ دِينًا﴾

وإذ يقول :

﴿قَدْ جَاءَكُمْ مِنَ اللَّهِ تُورٌ وَكِتَابٌ مُبِينٌ، يَهْدِي بِهِ اللَّهُ مَنْ أَتَّبَعَ رِضْوَانَهُ سَبِيلَ السَّلَامِ وَيُخْرِجُهُمْ مِنَ الظُّلْمَاتِ إِلَى النُّورِ يَمْذِيهُ وَيَهْدِيهِمْ إِلَى صِرَاطِ الْمُسْتَقِيمِ﴾ .

فالنور . هو النبي ﷺ ، والكتاب الواضح : هو القرآن الكريم ؛ يرشد به الله من آمن به إلى وسائل الأمان والسلامة والاستقرار ، ويخرج من اتبعه من ظلمات الكفر والجهل إلى نور الإيمان والعلم ، ويهديهم إلى الصراط المستقيم الموصل إلى رضاء الله ونعمته ؛ وهو دين الإسلام .

وبعد

فلما كان الإسلام على ما أوجزنا ؛ لم يترك في سبيل النهوض بالأمم شاردة ولا واردة ، صغيرة ولا كبيرة ؛ من المقاصد العظيمة ، والوسائل القوية - دعانا هذا العموم الشامل لكل ما في

الحياة إلى البحث عن كلمة عامة حديث العهد لم تذكر في القرآن الكريم ، ولا في الحديث الشريف ؛ هي كلمة « الرأى العام » إلا أن لها مدلولها العظيم في الإسلام ، ويناديها فيه فياضة ؛ فشرع الإسلام مليئة به ، غنية بما يدل عليه دلالة واضحة ؛ فالإجماع ؛ أحد أدله الأحكام ، وله مكانته العظيمة في الشريعة الإسلامية ما هو إلا الرأى العام لنوى الرأى في الدين .

والعرف القويم ، وله اعتباره في بعض المسائل الدينية ما هو إلا صدى للرأى العام بل هو الرأى العام عينه ؛ إذ هو ما عرف بين الناس وانتشر فيهم ، حتى اعتادوه وألفوه .

وسيأتي لنا أن الإسلام يربى الرأى العام ، وينشئه تنشئه صالحة ، ويوجهه توجيها سديدا ، ويرعاه رعاية كريمة ، ويقويه تقوية عظيمة ، ويشجعه حتى يعظم أمره ويكون له أثره ، ويتخذه أداة قوية لتأييده وتقويم المنحرفين .

والثلاثة الذين تخلفوا بغير عنبر عن غزوة تبوك ( في رجب سنة تسع ) وهم كعب بن مالك بن أبي كعب السُّلْمَى وُمَارَةَ بن الريبع العمرى وهلال بن أمية الواقفى - كان لقوة الرأى العام فى مقاطعتهم خمسين يوماً ضغط شديد . وأثر بعيد ؟ إذ هجرهم المسلمون جمِيعاً ، حتى أقرب الناس إليهم ، وتنكرت لهم أنفسهم ، وضاقت عليهم الدنيا على سعتها ، وتحققوا أن لا منفذ لهم من عذاب النفس وعذاب الآخرة إلا الله تعالى ؛ فلما صهرت

نفوسهم ، وخلصت قلوبهم ، وظهرت سرائرهم تاب الله عليهم ، ونزل قوله تعالى في سورة التوبة آية ( ١١٧ - ١١٩ ) .

﴿ لَقَدْ تَابَ اللَّهُ عَلَى النَّبِيِّ وَالْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ الَّذِينَ اتَّبَعُوهُ فِي سَاعَةِ الْعُسْرَةِ مِنْ بَعْدِ مَا كَادَ يَزِيقُ قُلُوبُ فَرِيقٍ مِّنْهُمْ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ إِنَّهُ بِهِمْ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ ، وَعَلَى الْمُلَائِكَةِ الَّذِينَ خَلَفُوا حَتَّىٰ ضَاقَتْ عَلَيْهِمُ الْأَرْضُ بِمَا رَحَبَتْ وَضَاقَتْ عَلَيْهِمْ أَنفُسُهُمْ وَظَنَّوْا أَنَّ لَا مَلْجَأً مِّنَ اللَّهِ إِلَّا إِلَيْهِ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لِتُشَوُّبُوا إِنَّ اللَّهَ هُوَ التَّوَابُ الرَّحِيمُ يَا يَا الَّذِينَ ءَامَنُوا آتُوا اللَّهَ وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ ﴾ .

التوبة على النبي ﷺ معناها : استمرار عصمه وعدم تعلق ذنب به ، كقوله تعالى .

﴿ لِيَغْفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا تَقْدَمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأْخِرَ ﴾ .

فإن الغفران هنا معناه : العصمة من الذنوب كلها ؛ فلا يقع منه ما يوجب الاستغفار ، وكان استغفاره وتوبيته ﷺ تعليما لأمته ورفعا للرجته ؛ أو من باب حسنات الأبرار سيرات المتقيين ؛ عاتبه الله على بعض ما حدث منه ؛ كإذنه للمخالفين من المنافقين بالتلخلف ؛ إذ يقول تعالى .

﴿ عَفَا اللَّهُ عَنْكَ لِمَ أَذَنْتَ لَهُمْ حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَتَعْلَمَ الْكَاذِبِينَ ﴾

ومعنى توبته تعالى على المهاجرين والأنصار من أجل ما وقع

في قلوبهم من الوساوس والخواطر في تلك الغزوة ؛ فقد بلغت الشدة غايتها ؛ حتى أن بعضهم أشرف على الميل إلى التخلف ، ولكن الله تاب عليهم : ثبتم على الإيمان واتباع الرسول ﷺ ، وعدم التخلف عن الغزو معه .

ووصفهم الله تعالى بأنهم اتبعوا الرسول في « ساعة العسرة » أي في وقت العسرة : وهي الشدة والضيق ، وكانت غزوة تبوك تسمى : غزوة العسرة ، وجيشهما يسمى جيش العسرة ، لأنه كان عليهم عسرة في المركب ، والزاد ، والماء ؛ فكان العشرة منهم يخرجون على بعير واحد يعتقبونه ، وكان زادهم التمر المسوس ، والشعير المتغير ، وكان تمرهم يسيراً جداً ؛ حتى أن أحدهم إذا جَهَدَهُ الجوع يأخذ التمرة فيلوِّكُها حتى يجد طعمها ، ثم يعطيها لصاحبه ، حتى تأتي على آخرهم ، ولا يبقى إلا النواة . وكانوا من شدة الحر والعطش يشربون الفrust ، ويجعلون ما بقي على كبدتهم .

قال أبو بكر رضي الله عنه : يا رسول الله ، إن الله قد عودك خيراً ، فادع الله ، قال : « أتحب ذلك ؟ » قال : نعم ، فرفع رسول الله ﷺ يديه ، فلم ير جماً حتى غامت السماء ، فأظلت ثم سكت ، فملئوا ما معهم من الأوعية ، ثم ذهينا ننظرها فلم نجدهاجاوزت العسكرية .

وذكر الله تعالى عقب الكلام على المتبعين والمتخلفين خطابا عاما للمؤمنين جميعا :  
﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ إِيمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ ﴾

أى اتخذوا الوقاية من غضب الله وعقابه بطاعته فى كل ماتأتون وما تذرون ، وكونوا مع الصادقين فى دين الله ، نية ، وقولا ، و عملا ، وفي الأيمان والعهود ، وفي كل شئون الحياة .

وكان عمر بن الخطاب رضى الله عنه يستعين بالرأى العام فى أحکامه على الولاة ؛ جاء في البخاري عن جابر بن سمرة - رضى الله عنه - أن أهل الكوفة شكوا عاملهم سعد بن أبي وقاص الفاتح العظيم ، حتى ذكروا أنه لا يحسن يصلى ، فأرسل إليه عمر بن الخطاب ، فقال : يا أبا أسحق ، إن هؤلاء يزعمون أنك لا تحسن تصلى ، فقال : أما والله فإنى كنت أصلى بهم صلاة رسول الله صلى الله عليه وسلم ، لأنحرم منها : أصلى صلاة العشاء ، فأزكى في الأوليئن وأخف في الآخريئن ، قال : ذاك الظن بك يا أبا اسحق ، فأرسل معه رجلا أو رجلا إلى الكوفة فلم يدع مسجدا إلا سأله عنه ، ويثنون عليه ، حتى دخل مسجدا لبني عبس ، فقام رجل منهم يقال له : أسامة بن قتادة - يكنى أبا سعدة ، فقال : أما إذ نشدتنا فإن سعدا كان لايسير بالسرية ، ولا يقسم بالسوية ، ولا يعدل في القضية ، قال سعد : أما والله

لأذْعُونَ بِثَلَاثَ : اللَّهُمَّ إِنْ كَانَ عَبْدُكَ هَذَا كَاذِبًا ، قَامَ رِيَاءً وَسَمْعَةً ، فَأَطْلُ عَمْرَهُ ، وَأَطْلُ فَقْرَهُ ، وَعَرَضَهُ لِلْفَتْنَ . فَكَانَ بَعْدَ ذَلِكَ إِذَا سُئِلَ يَقُولُ : شَيْخٌ كَبِيرٌ مُفْتُونٌ ، أَصَابَتِي دُعْوَةُ سَعْدٍ . قَالَ عَبْدُ الْمُلْكَ بْنُ عُمَيْرَ - الرَّاوِي عَنْ جَابِرِ بْنِ سَمْرَةَ - فَأَنَا رَأَيْتُهُ بَعْدَ قَدْ سَقَطَ حَاجِبَاهُ عَلَى عَيْنِيهِ مِنَ الْكَبِيرِ ، وَإِنَّهُ لَيَتَعَرَّضُ لِلْجُوارِ فِي الطَّرِيقِ فَيَغْمِرُهُنَّ . وَشُكِّيَ إِلَى أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عَمَرَ بْنَ الْخَطَّابَ - رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ - عُمَارَ بْنَ يَاسِرَ ، وَهُوَ مِنْ تَعْرِفُ مِنَ السَّابِقِينَ الْأُولَئِينَ إِلَى إِسْلَامِهِ ، وَلَعِلَّكَ تَذَكَّرُ مَا لَاقَاهُ آلُ يَاسِرَ مِنَ التَّعْذِيبِ لِمَا أَسْلَمُوا .

وَكَانَ عُمَارُ أَمِيرًا عَلَى الْكُوفَةِ بَعْدَ سَعْدَ بْنِ أَبِي وَقَاصٍ ، فَاسْتَقْدَمَهُ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ مَعَ وَفْدٍ يَمْثُلُ أَهْلَ الرَّأْيِ مِنَ الْكُوفَةِ ، ثُمَّ سُئِلَ الْوَفْدُ عَنْ مَبْعَثِ الْمُهَمَّةِ مِنْ عُمَارٍ ، فَقَالَ بَعْضُهُمْ : إِنَّهُ لَيْسَ ذَا كَفَايَةً وَلَا دَرَايَةً ؛ وَقَالَ بَعْضُهُمْ : إِنَّهُ لَا يَفْقَهُ مَعْنَى لِمَا اسْتَعْمَلَ فِيهِ مِنَ الْإِمَارَةِ ، فَاخْتَبَرَهُ عُمَرُ اخْتَبَرَ خَبِيرًا بِالْكُوفَةِ وَأَهْلَهَا ، وَلَمْ يَطْمَئِنْ إِلَى إِجَابَتِهِ ، فَعَزَّلَهُ .

\* \* \*

هَذِهِ نِيَّذَهُ فِيهَا إِشَارَةٌ وَجِيزَةٌ إِلَى شُمُولِ إِسْلَامِ ، وَإِلَى الرَّأْيِ الْعَامِ فِيهِ ، وَقَدْ أَتَبَعَتْهَا بِالتَّعْرِيفِ بِالرَّأْيِ الْعَامِ وَمَوْقِفِهِ فِي الْأُمُمِ الْحَرَةِ وَالْأُمُمِ الْمُسْتَعْبَدَةِ ، وَإِلَقاءِ أَنْوَارِ كَاشِفَةِ للرَّأْيِ الْعَامِ عَنِ التَّجَارِ وَالْمَوْظِفِينَ وَمَعَاهِدِ التَّعْلِيمِ وَالْعَمَالِ وَالْمَوَاصِلَاتِ ، وَبِيَانِ شَعْبِ

الرأى العام الإسلامي : الشعبة الخارجية والشعبة الداخلية ، وشعبة الشورى ، واستطلاع الرأى العام فى الأزمات العنيفة ، وتربيه الرأى العام فى الإسلام وتنشئته ، وأثر معاهدة الحدودية فى الرأى العام داخل الجزيرة العربية وخارجها ، وأثر الجزيرة فى الرأى العام ، ومراقبة الرأى العام للأفراد ، وثورة الرأى العام على المنكر وجهاده ضده ، وفي ثورة الرأى العام وجهاده المنكر نجاة المجتمع ، وفي تركهما هلاكه ، والرأى العام حق يجب اتباعه ، وعقاب الخارجين على إجماع الأمة ، وإلشايات الضارة وأثرها ، والمنافقون والإشاعات ، وعقاب مذيع الإشاعات الضارة في الدنيا وفي الآخرة .

هذا ما أمكتنى الكتابة فيه فيما يتعلق بالرأى العام وأرجو من ربى أن يغفر لى زلاتى ، وأن يجعل هذا المجهود خالصاً لوجهه ، وهو خير مسئول أن يمنحه القبول .

المؤلف

## معنى الرأى العام

هو رأى جمهور الأمة : أى أكثرها وأغلبها ؛ فإذا رأى معظم الأفراد رأيا واحدا في حدث من الأحداث . أو مسألة من المسائل ، أو في ناحية من نواحي الحياة الاقتصادية أو الاجتماعية أو السياسية اعتبر ذلك رأى الأمة جموعا في هذا الموضوع .

أما الآراء الفردية المتفرقة فلا اعتداد بها ؛ إذ لا تمثل إلا أصحابها ولا تُعبر إلا عن مصلحتهم أو وجهتهم الخاصة .

## الرأى العام في الأمم الحرة

الرأى العام ذو خطر عظيم ، وأثر بعيد في حياة الأمم ؛ فالآمة الحرة المثقفة يكون رأيها صريحا نيرا ينير للحكام والزعماء والقادة والموظفين ، وسائر الأفراد والجماعات الطريق إلى رقي الآمة وتقدمها ؛ سياسة واقتصاداً واجتماعا ، كما يلقى بضوئه على أعمالها ، فيجليها للجميع ؛ ويقول للمحسن أحسنت ، ويشجعه على الدأب في إحسانه ؛ حتى يعظم حاله ، وتشمر أعماله ، ويقتدي به أمثاله . ويقول للمسيء أساءت ، ويلهيه بسوطه اللاذع ؛ ولا يزال يتبعه حتى يحيى ضميره التوازع ؛ فيعدل عن إساءته ويصلح أعوجاجه ؛ فتستقيم قناته ، وتسمو غاياته .

هذا الوعى الجمhourى يلزم بكل فرد حده ، ويقفه عند قدره ؛ لأنه بالمرصاد لجميع الأفراد . وبهذا الرأى الصريح تسلك الأمة الطريق الصحيح ؛ فتهضى المنشروعات العظيمة ، وتسود الأخلاق القوية ؛ فلا غش ، ولا ارتقاء ، ولا تقدير ، ولا محاباة ، ولا ظلم ، ولا زيف في الانتخاب ؛ لأن الرأى العام يقظ يفطن لكل صغيرة وكبيرة ؛ فسرعان ما يكشف الستار عن كل من يحاول ارتكاب شيء من هذه المفاسد وما يشبهها مما يضر بالوطن والأمة .

فالرأى العام في الأمم القوية — زيادة على كونه نبراساً ينير لها الظلم ، ويقودها دائماً إلى الأمان — يقيم الوزارات ويُعَوِّمها ويسقطها ، ويشعل الثورات ويلهبها ويُخمدتها .

### الرأى العام في الأمم المستعبدة

أما إذا كانت الأمة غير متمتعة بحرفيتها ذليلة خاضعة لغيرها ، مستعبدة لسواعها — فإن رأيها العام يكون علياً ؛ كبسير ضئيل من النور ؛ لا يرشد إلى حق يتبع ، ولا يكشف باطلاً يجتثب ؛ وعهدنا بالاحتلال الإنجليزي قريب ؛ إذ كانت جمهرة الصحف المصرية محشوّة بما يوحى به المستعمرون ، مليئة بكل ما يثبت قدم الاستعمار ، وكلمة واحدة منها في مصلحة الوطن كافية للاطاحة بها ، والتنكيل بقائلها ؛ وقد فصل من وزارة المعارف آخر لنا شرح بيّنا فيه رائحة الوطنية .

ولا يزال في ذاكرتنا ما كان يقرره لنا بعض علمائنا الأفضل من أن قراءة الصحف حرام يجب اجتنابها ، ولا يذكرون من الأسباب إلا أنها مضيعة للوقت ، وكنا ونحن صغار نسخر من هذا القرار ، وكانوا يخفون السبب الحقيقي لحرمة قراءتها ؛ ذلك السبب الذي أدركناه بأنفسنا حينما كنا نتردد على دار الكتب وقرأنا نماذج من هذه الصحف ؛ إذ ظهر لنا حيثئذ أنها لا تعبر إلا عن إرادة المستعمر ورغبتة . أما رغبة الأمة فكان نصيبها الإهمال إلا من ورقيات كانت تصدر في طي الخفاء الحين بعد الحين ؛ لأنها تنفس مكروب .

وبعد أن نلنا الاستقلال المزيف والمستعمرون في عقر دارنا كان الرأي العام مزيفاً أيضاً ، وكان للرجعية والرأسمالية والاستغلالية مع الاستعمار أثر بالغ في زيفه ، حتى مجلس النواب حيثئذ كان لا يمثل رأي الأمة الحقيقي ؛ لأن الاتهازين والرجعيين وأصحاب رأس المال هم الذين يحتلون مقاعد النيابة وهم خلفاء المستعمرين وعملاؤهم ؛ فمجلس النواب لم يكن مظهراً للرأي العام في الأمة ، ولا مثلاً لأمانيتها وإرادتها ، وكان الأحرار منهم مكبوبين مغلوبين على أمرهم ؛ لندرتهم .

وإذا كان الرأي العام غير حر ولا مثقف ولا حذر فإن المجال يتسع لكل غاش ، ومرتش ، ومحاب ، وظالم ، ومفسد ؛ فتحلل الأخلاق وتستباح العرمات ، وتواري المشروعات

وإصلاحات ، وتضعف الهمم ، ويقل الإنتاج ، وتنهقر الأمة ، وتقع تحت سلطان غيرها . وذلك ما كنا فيه .

فالرأى العام في الأمم الضعيفة لا يبالي به ، ولا يحسب له حساب ، ولا يقام له وزن .

أما الآن في عهد الاستقلال الحق ، والحرية المطلقة ، والإرادة الطليقة الصادرة من أعماق الأمة — فكل إنسان يشعر شعورا قويا بأن مجلس الأمة الحالي نابع من قراراتها ، مظهر لإرادتها ، مثل لرأيها ، وكذلك الحكومة من صميم الأمة ، ومن سويدياتها . وبهذا خططوا خطوات جريئة واسعة في كل نواحي حياة الأمة .

### الرأى العام والتجار

الحكومة وحدها لا تقوى على القيام بواجبها في جميع نواحي الحياة إلا بمعاونة الشعب ، وليس في مقدورها إللام بكل صغيرة وكبيرة دون مساعدة الجمهور .

لذلك نرجو أن يسلط الرأى العام أضواءه الكاشفة على هؤلاء التجار الجشعين الانتهازيين ، الذين يعملون على تضييق الخناق الاقتصادي حول عنق الأمة ، وارتفاع الأزمات العنيفة في مطالبيها الضرورية ؛ باحتكار السلع التي لا يمكن لأحد الاستغناء عنها ، وانتهاز الفرص السيئة لرفع الأسعار ، وامتصاص الدماء

يشعرون بها بطونهم ، واحتلاس الأموال يملئون بها خزائنهم . وإننا لنهيب بالجمهور أن يكون عونا للحكومة على كشف هؤلاء الخونة ، وأخذهم بما يليق ب مجرمهم من عقاب رادع ؛ فإن الحكومة وحدها لا يمكنها أن تضع مع كل تاجر حارسا يكفيه عن إجرامه ، ويحول بينه وبين شراهته ؛ فالعلاج الحق عند الجمهور الذى يستطيع أن يرشد عن الأثيم ، ويقطع معاملته ، حتى يثوب إلى رشده ، ويعود إلى صوابه .

### الرأى العام والموظفوون

إن دور الوزارات الحكومية ملبة بالمرتشين ، والمتباطنين ، والمقصرين ، والمهملين ، والعابثين بمصالح الأمة ، والمعرقلين لأعمالها ؛ فلو كان الرأى العام متamasكا يقتضى لوقف هؤلاء عند حدتهم ، ولأنزلهم أداء واجبهم على الوجه الأكمل ؛ بإظهار أمرهم لرؤسائهم ، وكشف حقائقهم لمن يملكون ردعهم ، ويعملونهم على العمل الدائب المثمر .

والأمل عظيم في لجان تقصى الحقائق التي ألفها مجلس الأمة من أعضائه ؛ إن هذه اللجان ستُظهر بِتقصيّها المُجدّ والمُهمل ؛ حتى ينال كل ما يستحق من ثواب أو عقاب ، وسيكون ذلك حافزا للمجد على زيادة اجتهاده ، ورادعا للمهمل عن اهماله ، وستُظهر أن نصفهم زائد على الحاجة يمكن الإفادة منه في

ناحية أخرى .

ولا يفوتنا هنا أن نطلب إلى لجان تقصى الحقائق — وهي جزء من صميم رأينا العام — أن تنظر إلى وضع كل موظف في عمله ؛ حتى تتحقق أن كل واحد مُقام فيما أُعِدَ له من اختصاصه ؛ فقد ألفنا أن كثيراً من الموظفين وضع في غير ما أَهْلَ له ، ويجب أن تختفي هذه الظاهرة في عهدها الحاضر ؛ حتى تستقيم الأمور ، وتتقن الأعمال ، وتسير مصالح الأمة في مسارها الطبيعي .

#### الرأي العام في معاهد التعليم :

يُؤسفني جد الأسف أن استجدة لجان التقصي طالبا إليها أن تُعرّج على معاهد العلم على اختلاف مراحلها ؛ حتى تتبين أن كل أستاذ أو مدرس يقوم بواجبه كاملا غير منقوص ؛ فإنما نسمع الكثير عن تخلفهم عن محاضراتهم أو دروسهم . والذى يعلم الناس الواجب يجب أن يكون خير نموذخ في أدائه على وجهه المثلى .

يدعونا إلى هذا حرصنا الشديد على أن تكون معاهدنا سائرة على النظام والعمل المخلصين حتى تتم الفائدة ، وتشحقق الغاية .

ولايُسعنا أن نترك هذا الموضوع دون أن نوجه كلمة إلى الطلبة والتلاميذ :

هي أن إقبالهم على محاضراتهم ودروسهم ، وحرصهم الشديد عليها يجذب إخلاص أساتذتهم وحرصهم على إفادتهم بكل ماؤتوا من علم وطاقة ؛ فالمشاعر مبتدالة .

والطالب أو التلميذ الذي يبعث بنظام الدرس ، ويرغل سيره إذا شعر بسرور إخوانه من عبته تمادي فيه ، وأضاع الفائدة على نفسه وعليهم ، واقتدى به غيره فكثر العابثون ، وأما إذا قاوموه ، وأشعروه بسخطهم على عبته ، فإنه يكف عنه ، ويلزم النظام ، فيستفيد هو وإنحوانه من الدرس الفائدة المرجوة .

### الرأى العام والعمال :

العمال في هذا العهد ارتفع شأنهم ؛ وعظم مكانهم ، وصار لهم اعتبار لم يكن لهم من قبل ؛ إذ نالوا حقوقهم كاملة : رفعت أجورهم ، ونخفضت أوقات عملهم ، وساهموا في إدارة الشركات والمصانع ، وشاركوا في أرباحها . وعليهم بعد هذا أن يجلوا في أعمالهم ، وأن يتقنوها ، وأن يخلصوا فيها ؛ حتى يكثر الإنتاج ، وتحقق للوطن الفائدة ، وعليهم مع ذلك أن يحسنوا معاملة الناس ، ويؤطّلوا العلاقة الأخوية بينهم وبين جمهور معاملיהם ؛ ليعم الأمن والطمأنينة ، ويسود السلام .

## الرأي العام والمواصلات :

إن مشكلة المواصلات مشكلة المشكلات ؛ حلها ليس سهلا ، بل عسيرا جدا ، وكل ما قدم لها من حلول منه مالم يثمر ، ومنه ما أثمر ثمرة ضئيلة ، ولم يأت بالثمرة المرجوة : كتقسيم خطوط بعض السيارات واختلاف مواعيد بدء العمل في المصالح والوزارات .

وفي الرأي العام أن حلها بالإكثار من عدد الخطوط والسيارات ، وهذا أمر لا يمكن بين عشية وضحاها ؛ لأن المسألة ترتبط ارتباطا وثيقا بالمال والطاقة المالية ، ولكن ما لا يتحمل التأجيل أن يبدأ التنفيذ حالا بدءا يشعر به الجمهور ، ويتبين له أثره الفعلى .

والواقع أن هذه المشكلة فيها تهديد للأرواح ، وتعريض للمخاطر ، واضطراب للأمن ، وتعطيل للأعمال ، واحتلال للنظام ، فهى من المسائل الحيوية المعقدة التي يجب بذل أقصى مجهد لحلها وإصلاحها .



## الرأى العام في الإسلام

### أساس الرأى العام :

الإسلام دين عالمي : للناس كافة ؛ لا يخص شعبا دون شعب ، ولا قطرا دون غيره ، لذلك وَضَعَ للرأى العام أساسا عاما يناسب عمومه ؛ ففرض على المسلمين في جميع بقاع الدنيا إقامة قاعدة قيادية عامة ذات شعبتين عظيمتين من أهل العلم بهذا المعنى الأعظم :

١ - الشعبة الأولى عالمية تعمل على تكوين رأى عالمي مستضيء بنور الإيمان فتشرح مقاصد الإسلام للأمم غير الإسلامية ، وتدعوهم إلى السير على هداه ؛ لتكوين رأى عام مؤمن مستير بالإيمان ؛ تسوده القيم الروحية ، والأخلاق الفاضلة .

٢ - الشعبة الأخرى تعمل داخل المجتمع الإسلامي ؛ تهيب بالمنحرفين من المسلمين إلى التزام حلو دينهم بالعودة إلى الاستقامة بفعل المعروف : وهو كل ما أمرت به الشريعة ، وترك المنكر : وهو كل ما نهت عنه ،  
والقصد من هذه الشعبة تكوين رأى عام داخلى سليم من كل الشوائب .

تقرأ هذا كله في قوله تعالى في سورة آل عمران (١٠٤) :  
﴿ وَلَتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ ، وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَايَةً عَنِ الْمُنْكَرِ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾

والأمة في الآية : الجماعة . فالجماعة الأولى التي : تدعوا إلى الخير : أى الإسلام ، ودعوتها خارجية . والجماعة الأخرى : التي تدعوا إلى فعل المعروف وترك المنكر ، ودعوتها داخلية .

### شعبة ثالثة : الشورى :

يضاف إلى شعبيتي الأساس السابقتين : الخارجية والداخلية شعبة ثالثة متممة لهما ، ولا تقل أهمية عنهما : هي شعبة الشورى وهي ذات مظاهرتين : خارجي ؛ يتمثل في المؤتمرات والاتفاقيات الدولية ، وداخلي يتجلّى في المشروعات والقوانين الداخلية .

وللشورى في الرأي العام أثر بالغ وأهمية عظيمة ، ولها مزاياها وخصائصها ورجالها ، ومركزها القيادي لا يمكن إغفاله في أمة تبغي الحياة الناهضة ، ولا مبالغة في هذا : فإن الشورى أسمى مظهر للرأي العام ، وأعظم باعث على إنشاء المجالس النيابية ، والوحدات الاشتراكية ، وهما الصورة الجلية للرأي العام ، ومصهُرُ آراء الرجال ، ومحكُ أفكارهم ، ومجلِّي تأثيرِهم .

كما أنها مدرسة جامعة لتنمية ملكة التفكير السليم ، احترام المرء نفسه ، وآراء غيره ، وخضوعه للحق . وهي بهذا

كله منبع السداد والرشاد ، ويعين قوام المعاش والمعاد ، ومدعاة إصلاح الأمم والبلاد .

قال الله تعالى في سورة آل عمران من آية ( ١٥٩ ) مخاطبا

نبه محمد عليه السلام :

﴿ وَشَاءُرُزْهُمْ فِي الْأَمْرِ فَإِذَا عَزَّمْتَ قَنْوَكْلَ عَلَى اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَحِبُّ الْمُتَوَكِّلِينَ ﴾

أى استخرج آراءهم ، واستطلعها في شئونك الهامة ، فإذا صممت على إمضاء ما تريده بعد المشاورة ، فأقدم عليه معتدما على الله واثقا به وبنصره ، لا على المشاورة ، فإن الله جلت قدرته يحب المعتمدين عليه الواثقين به ؟ يعينهم وينصرهم في كل أمورهم من حرب أو سلم أو إصلاح ، أو غير ذلك .

وفي مشاورة النبي عليه السلام لأصحابه قبل بدء معركة بدر وفي شأن أسرها ، وفي غير ذلك من الأمور الهامة - تطبيق للأمر الإلهي ، وتقرير لحرية الرأي ، وغرس لفضيلة المشاورة في نفوس المسلمين ، وقال عليه السلام :

« مَا شَقِّيْ قَطْ عَبْدٌ بِمَشُورَةٍ ، وَمَا سَعَدَ بِاسْتِغْنَاءِ رَأْيٍ »

وقال الحسن البصري : « ما أمر الله نبيه بالمشاورة لحاجة منه إلى رأيه ؟ وإنما أراد أن يعلمهم ما في المشاورة من الفضل ،

والتقتدى به أمهه من بعده »

وقد مدح الله الأنصار بالعمل بهذا المظاهر الرائع . والتسلل  
إلى اجتلاء أقوم الآراء بهذه الوسيلة النبيلة ؛ فقد كانوا إذا حزبهم  
أمر اجتمعوا وتشاوروا ، قال تعالى :

﴿ وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ ﴾

وقال أمير المؤمنين عمر بن الخطاب :

« إِذَا رَأَيْتُمْ فِي أَغْوِيَاجًا فَقُومُونِي »

فقيل له :

« إِذَا رَأَيْتَنَا فِيكَ اغْوِيَاجًا قَوَّمْنَاهُ بِالسَّيْفِ »

فقال :

« الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي جَعَلَ فِي الْأَمَّةِ مَنْ يُقَوِّمُ اغْوِيَاجَ عُمَرَ  
بِالسَّيْفِ ».

وقد جعل رضى الله عنه الخلافة – وهى أعظم المناصب –  
شورى بين أهل الرأى من المسلمين .

قال البخارى رحمه الله : « وَكَانَتِ الْأَئِمَّةُ بَعْدَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَسْتَشِرُونَ الْأَمْنَاءَ مِنْ أَهْلِ الْعِلْمِ فِي الْأُمُورِ الْمُبَاحَةِ ؛ لِيَأْخُذُوهَا  
بِأَسْهُلِهَا »

وكان أمراء المؤمنين وأئمتهم يتقبلون من أهل الرأى  
نصائحهم شاكرين ، ويشجعونهم على إبدائها ؛ والأمثلة على ذلك  
كثيرة جداً ، يحضرني منها الآن ما كتبه أبو عبيدة بن الجراح ،  
ومعاذ بن جبل رضي الله عنهمما إلى عمر بن الخطاب لما ولى إمارة  
المؤمنين ، قالا :

« بسم الله الرحمن الرحيم ، من أبي عبيدة بن الجراح ،  
ومعاذ بن جبل إلى عمر بن الخطاب :  
« سلام الله عليك ، فإننا نحمد إليك الله الذي لا إله إلا هو ،  
أما بعد فإننا عهدناك وأمر نفسك لك منهم ، وإنك يا عمر أصبحت  
وقد وليت أمر أمة محمد ؛ أحمرها وأسودها ؛ يجلس بين يديك  
الصديق والعدو ، والشريف والوضيع ، والشديد والضعيف ، ولكل  
حصته من العدل ؛ فانظر كيف أنت يا عمر عند ذلك ، وإننا نذكرك  
يوما ثبلي فيه السرائر ، ونكشف فيه العورات ، وتظهر فيه  
المخبّآت ، وتعنوا فيه الوجه لملك قاهر ؛ قهرُهم بِجَهْرِهِ ،  
والناس له داخرون ، ينتظرون قضاءه ، ويختلفون عقابه ، ويرجون  
رحمته .

وإنه بلغنا أنه يكون في هذه الأمة رجال يكونون إخوان  
العلانية أعداء السريرة .

وإنما نعوذ بالله أن تنزل كتابنا من قلبك سوى المنزل الذي

نزل من قلوبنا ؛ فإنما كتبنا إليك نصيحة لك . والسلام عليك  
ورحمة الله وبركاته .

فكتب إليهما عمر متقبلاً نصيحتهما بأحسن قبول ، مقتراً  
مبلغ صدقهما ، وشرف قصددهما ، ومشتريداً من نصائحهما ،  
ومُصرّحاً ب حاجته إليهما ، قال في آخر كتابه :  
( وكتبتما تَعوذانِ بالله أَنْ أَنْزَلَ كِتابَكُمَا مِنْ سَوْىِ الْمَنْزَلِ  
الَّذِي نَزَلَ مِنْ قُلُوبِكُمَا وَإِنَّمَا كَتَبْتُمَا نَصِيحةً لِي ، وَقَدْ صَدَقْتُمَا ،  
فَتَعْهِدَانِي مِنْكُمَا بِكِتابٍ ، وَلَا غُنْيَ بِي عَنْكُمَا )

١ - فانظر كيف صارح أبو عبيدة ومعاذ بن جبل عمر بن الخطاب ، وواجهاه بأن المعهود فيه أنه شخص يعني نفسه ،  
ويهمه أمرها .

٢ - وصورا له عظم التبعة الملقة على عاتقه بإسناد الإمارة  
إليه ، ثم حذرها العاقبة وحساب الآخرة يوم يقف الناس أمام أحکم  
الحاكمين .

٣ - وأخبراه أنه سيكون في هذه الأمة من يتظاهر بما ليس  
فيه ، فليحذر هؤلاء المنافقين .

٤ - وأنهما لا يقصدان بكتابهما غير النصيحة وتحصنان  
بالله أن يفهم من كتابهما ضد ذلك .

٥ - ثم انظر كيف قدر عمر بن الخطاب إخلاصهما ورجا  
منهما أن يتبعا له نصائحهما ، وأنه لا يستغني قط عنهما ، ولا عن  
إرشادهما .

## استطلاع الرأي العام في الأزمات العنيفة

لاشك أن المجلس النيابي صورة جلية لرأى الأمة ؛ فرغبته  
رغبتها ، ووسيلته وساحتها ، وغايتها غايتها ، فلا غرابة أن يسمى  
مجلس الأمة .

والحكومة وليدة مجلس الأمة فهما متهددان رغبة ووسيلة  
وغاية ، ومقصد الجميع واحد ، وذلك كله لا ينافي بل يثبت أن  
الأمة مصدر السلطات ، ورغبتها أساس الرغبات ، ويجب الرجوع  
إليهما عند اشتداد الأزمات .

وقد يحدث أن المجلس والحكومة يختلفان على شأن هامٌ  
من شئون الدولة الخارجية أو الداخلية ، كالاختلاف على قروض  
خارجية أو داخلية ، أو أي اتفاق خارجي ، أو الاختلاف على  
اشتباك مسلح مع دولة أخرى ، أو الاختلاف على أحد المشروعات  
الداخلية ، أو القوانين الوطنية ولم يمكن تسوية الأمر بين الحكومة  
ومجلس ، فتضطر الحكومة إلى استطلاع رأى الأمة ، فتحصل  
المجلس ، لانتخاب مجلس آخر يمثل الرأي العام في المشكلة

الحاضرة .

وفي معركة الانتخاب يتقدم كل مرشح برأيه في هذه المشكلة فتنتبه أو لا تنتخبه بناء على رأيه وبذلك يتالف المجلس الجديد بصورة توضح رأي الأمة الحقيقي في موضوع الخلاف . ومن مظاهر رأي الأمة الصحافة ، فإنها مرءاة مَجْلُوّة يتجلّى فيها رأي المثقفين ، في القرى والمدن والمحافظات وهي مظهر رائع لرأي الأمة الحقيقي .

فالصحافة ومجلس الأمة والمجتمعات الانتخابية ، والنوافذ الإذاعية والتلفزيونية ، والجماعات في الصلوات ، وخطب الجمع والأعياد - هذه كلها ميادين واسعة تتلاقى فيها الأفكار ، وتعترك الآراء ، وتختلف وجهات الأنظار .

ومن جميع هذه وما يحدث فيها من تقليل الأمور على وجوهها المختلفة ، وصورها المتعددة ، ومن خلال مناقশاتها القوية ، ومعاركها الفكرية - يتجلّى الرأي العام الناصع ، والاتجاه القومي السليم في المشكلة القائمة .

ولكن قد يوجد في خلال الجماهير من يستغلون سُوءً مكانتهم ، أو عِظم بلاغتهم ، وتدفعهم الأثرة وحب الظهور إلى

زخرفة الباطل وتمويه الرأى الخاطل ، وخداع الناس ، والتلبيس عليهم ، فيغترون بهم ، ويسيرون وراءهم ، ويعتقدون آراءهم ، ويكونون بذلك كثرة موضعية مُزيفة ، وحيثند يرى أصحاب الآراء القوية فى هذه الناحية أو فى هذا الميدان أنهم صاروا قلة فى كثرة ، فيضطرون إلى متابعة الكثرة على خططها ، مجراة أو مداراة ، رغبة أو رهبة ، ولا يجعلون عندهم من الشجاعة مايحفزهم إلى مجابهة الكثرة الموضعية بالحقائق .

لذلك حذر الرسول ﷺ هؤلاء الذين يلبسون الحق بالباطل ، ويقلبون الحقائق للاستيلاء على عقول العامة ، والتسل بذلك التضليل إلى نيل عرض الدنيا الزائل ومتاعها القليل ، وأوعدهم بشدید العقاب على هذا الوزر الشنيع ، وأن عليهم مثل أوزار من أوقعوه في، حبائل ضلالهم ، وأوزار من تبعوه إلى يوم القيمة ؛ ففي الحديث الذى أخرجه الإمام أحمد ومسلم وغيرهما عن أبي هريرة قال : قال رسول الله ﷺ :

« مَنْ دَعَا إِلَى هُدَىٰ كَانَ لَهُ مِنَ الْأَجْرِ مِثْلُ أُجُورِ مَنْ تَبَعَهُ ، لَا يَنْفَصُّ ذَلِكَ مِنْ أُجُورِهِمْ شَيْئاً ، وَمَنْ دَعَا إِلَى ضَلَالَةٍ كَانَ عَلَيْهِ مِنَ الْإِثْمِ مِثْلُ آثَامِ مَنْ تَبَعَهُ ، لَا يَنْفَصُّ ذَلِكَ مِنْ آثَامِهِمْ شَيْئاً » .

كذلك حذر الرسول ﷺ ذا الرأى السديد متابعة مثل هذه الكثرة المزيفة المنحرفة عن الحق ، وبين أنه لا يليق بكرامته ولا

رجولته أن ينحرف معها ، بل يجب عليه أن يغض على الحق بالنواجد ، وأن يجهر به ، ولا يبالى ما أصابه في سبيله ، أما المجاراة أو المداراة باتباع الكثرة الضالة فانتصار للباطل ، وامتنان للكرامة ، وإعدام للرجلة ، وهنر للعقل ، والإسلام يقدس الكراهة ، ويصون الرجلة ، ويدعو إلى حرية الفكر واستقلال الرأي ، ففي الحديث الذي أخرجه الترمذى عن حذيفة بن اليمان رضى الله عنه : قال رسول الله ﷺ :

« لَا تَكُونُوا إِمَّةً : تَقُولُونَ : إِنَّ أَخْسَنَ النَّاسُ أَحْسَنَا ، وَإِنَّ أَسَاءُوا أَسَأَا ، وَلَكِنْ وَطَّنُوا أَنفُسَكُمْ - إِنَّ أَخْسَنُوا وَإِنَّ أَسَاءُوا - أَلَا ظَلِيلُهُمُوا » .

الإمة : الذى يقول : أنا مع الناس ، إن أحسنوا أحسن ، وإن أساءوا أساء ، فهو لا رأى له ، ولا يثبت على حال ، ولا يستقر على قرار ، وبمثله تهدر العقول ، وتنصر الأباطيل ، وينتقص العلم ، وتقف المشروعات ، ولا تظهر المخترعات ، وتتهاقر الأمم ، والرجل القوى الإيمان لا يقبل أن يكون إمامة ، بل إيمانه القوى وشجاعته القوية النابعة من ذلك الإيمان يلزماني بإعمال فكره ، وتوطين نفسه أى إعدادها وتمهيدها وتذليلها للتمسك بالحق ، والتزام مصلحة الدين والوطن .

---

## **تشيئة الرأى العام فى الإسلام داخل الجزيرة العربية**

**وللإسلام فى تشيئه الرأى العام مواقف حميدة ، وتوجيهات مجيدة ونظارات بعيدة وآراء رشيدة .**

## **أثر معاهدة الحديبية داخل الجزيرة العربية**

من هذه المواقف معاهدـة الحديـبية التـى عـقدت بين النـبـى ﷺ وقـريـش فـى السـنة السـادـسـة من الـهـجـرـة فـإنـ المـتـأـمـلـ فـى نـتـيـجـتـها لا يـدـخـلـهـ أـدـنـىـ رـيـبـ فـىـ أـنـهـ ﷺ كـانـ أـوـسـعـ الـقـومـ فـكـراـ ، وـأـبـعـدـهـمـ نـظـراـ ، وـأـسـدـهـمـ رـأـيـاـ ، وـأـسـاـهـمـ سـيـاسـةـ وـكـيـاسـةـ ، إـذـ لـمـ يـعـرـفـ التـارـيـخـ مـعـاهـدـةـ أـثـمـرـتـ أـطـيـبـ الشـمـراتـ - عـلـىـ خـلـافـ ماـ كـانـ يـبـلـوـ مـنـهـاـ - مـثـلـ مـعـاهـدـةـ الحـدـيـبـيـةـ ، فـقـدـ كـانـتـ مـنـ أـعـظـمـ الـوـسـائـلـ إـلـىـ إـظـهـارـ دـيـنـ اللـهـ ، وـتـطـبـيقـهـ الـجـزـيرـةـ الـعـرـبـيـةـ .

وـذـلـكـ أـنـ النـبـى ﷺ أـرـادـ زـيـارـةـ الـبـيـتـ الـحـرـامـ ، فـخـرـجـ مـعـ أـلـفـ وـأـرـبـعـمـائـةـ مـنـ الـمـهـاجـرـينـ وـالـأـنـصـارـ ، فـلـمـاـ وـصـلـ إـلـىـ الـحـدـيـبـيـةـ (ـمـوـضـعـ بـقـرـبـ مـكـةـ)ـ أـبـتـ قـريـشـ أـنـ يـدـخـلـ مـكـةـ عـلـىـ غـيـرـ إـرـادـتـهـ ، وـأـبـى ﷺ إـلـاـ أـنـ يـزـورـ عـلـىـ رـغـمـ كـلـ مـقاـمـةـ ، فـتـفاـوضـ الـفـرـيقـانـ ، وـانتـهـتـ الـمـفـاـوضـةـ بـعـقـدـ مـعـاهـدـةـ عـلـىـ النـحـوـ الـآـتـىـ :

- ١ - وضع الحرب بين المسلمين وقريش عشر سنوات .
- ٢ - من جاء المسلمين من قريش يردونه إليهم ، ومن جاء

قرىشا من المسلمين لا يلزمون ردّه .

٣ - يرجع النبي ﷺ من غير زيارة هذا العام ، ثم يأتي العام المُقبل ، فيدخل مكة بأصحابه بعد أن تخلّيها له قريش ثلاثة أيام ، فيقيم بها هذه المدة ، ليس مع أصحابه من السلاح غير القوس والسيف في القراب .

٤ - من أراد أن يدخل في عهد محمد من غير قريش دخل فيه ، ومن أراد أن يدخل في عهد قريش دخل فيه فاعتبر المسلمين من هذه المعاهدة هم عظيم ، ودخلهم كرب شديد لأنهم رأوا فيها إجحافا بحقوقهم ، وغضبا من شأنهم ، وقالوا : كيف نرد إليهم من جاءنا مسلما ، ولا يردون إلينا من جاءهم مرتدًا ؟ فقال عليه الصلاة والسلام :

« إِنَّمَا مَنْ ذَهَبَ إِلَيْهِمْ فَأَبْعَدَهُ اللَّهُ ، وَمَنْ جَاءَنَا مِنْهُمْ فَرَدَنَاهُ إِلَيْهِمْ فَسَيَجْعَلُ اللَّهُ لَهُ فَرْجًا وَمَخْرَجًا » .

وكان حزن المسلمين لصدّهم عن الطواف بلينا ، وثارت ثائرة عمر بن الخطاب على المعاهدة ، واحتج عليها احتجاجا شديدا ، وتكلم كلاما عنيفا ؛ غيرة على الإسلام والمسلمين ، ولكن الأيام أثبتت بعد نظره عليه الصلاة والسلام ؛ إذ كانت هذه المعاهدة أساسا متينا ، وركنا ركينا لرأى عام قوى يؤيد الإسلام ، ويدعو إليه :

وذلك أنه بعد عَقد المعااهدة اخْتَلَطَ الْمُسْلِمُونَ بِقَرَابَتِهِمْ وَصَحَابَتِهِمْ مِنْ أَهْلِ مَكَّةَ ، وَأَخْلَنُوا يَقْصُونَ عَلَيْهِمْ مِنْ أَحْوَالِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، وَمَعْجَزَاتِهِ ، وَحَسْنِ سِيرَتِهِ ، وَجَمِيلِ طَرِيقَتِهِ ، وَسَمْعِ عِقِيدَتِهِ ، وَيُوَضِّحُونَ لَهُمْ مَقَاصِدَ الْإِسْلَامِ الْبَاهِرَةَ ، وَوَسَائِلَهُ الطَّاهِرَةَ ، وَشَرَائِعَهُ الظَّاهِرَةَ ، وَاتِّجَاهَاتِهِ النَّيْرَةَ ، فَخَالَطَتْ بِشَاشَتِهِ قُلُوبَهُمْ ، وَقَذَفَ اللَّهُ نُورَهُ فِيهَا ، فَبَادَرَ كَثِيرٌ مِنْهُمْ إِلَى الْإِسْلَامِ قَبْلَ فَتْحِ مَكَّةَ ، وَازْدَادَ الْآخِرُونَ مِيلاً إِلَيْهِ فَلَمَّا كَانَ يَوْمُ الْفَتْحِ أَسْلَمُوا كُلَّهُمْ ؛ لِمَا اسْتَقَرَ فِي نُفُوسِهِمْ مِنَ الْمَيْلِ السَّابِقِ ، ثُمَّ دَخَلَ النَّاسُ فِيهِ أَفْوَاجًا .

وإن معااهدة تثمر هذه الشمرات ، وتفيد هذه الفوائد -  
لأوضح برهان على ما للنبي عليه السلام في السياسة من عظيم الشأن ،  
وماله من نظر يخترق حجب الأيام ، ويتدبر على أفق الأعوام ،  
وذلك كله بعون الله وتوفيقه .

قال سيدنا أبو بكر - رضي الله عنه -

« مَا كَانَ فَتْحُ فِي الْإِسْلَامِ أَغْظَمَ مِنْ فَتْحِ الْحُدَيْبِيَّةِ ، وَلَكِنَّ النَّاسَ قَصَرَ رَأْيُهُمْ عَمَّا كَانَ بَيْنَ مُحَمَّدٍ وَرَبِّهِ ، وَالْعِبَادُ يَعْجَلُونَ ، وَاللَّهُ لَا يَعْجَلُ لِعِجْلَةِ الْعِبَادِ ، حَتَّىٰ تَبَلَّغَ الْأُمُورُ مَا أَرَادَ ». .

يصدق ما ذهب إليه سيدنا أبو بكر نزول سورة الفتح على النبي عليه السلام في رجوعه من الحديبية ، وفي أولها يقول الله تعالى :

**﴿إِنَّا فَتَخَنَّا لَكَ فَتَحَّا مُبِينًا﴾ .**

ولاشك في أن معاهدة الحديبية كانت فتحاً ظاهراً واضحاً ، كانت سبباً في إيضاح الحق بقوة الرأي العام . الذي كانت المعاهدة أساسه القوى ، ويكتفى في الدلالة على رفعة شأنها ، وبعد أثرها أن الله تعالى سماها فتحاً مبيناً ، وأعقبها نصراً عزيزاً .

قال الزهرى - رحمه الله تعالى - : « لقد كان فتح الحديبية أعظم الفتوح ؛ وذلك أن النبي ﷺ جاء إليها فى ألف وأربعمائة ، فلما وقع الصلح مشى بعضهم إلى بعض ، وعلموا وسمعوا من الله ، مما أراد أحداً الإسلام إلا تمكن منه ، فما مضت تلك السنستان إلا والمسلمون قد جاءوا إلى مكة فى عشرة آلاف »

### **أثر معاهدة الحديبية خارج الجزيرة العربية :**

كان لمعاهدة الحديبية أثر آخر لا يقل أهمية في دعم الرأي العام عن الأثر الأول ، ذلك أن النبي ﷺ لما أمن بهذه المعاهدة جانب قريش شرع ي عمل عملاً عظيماً تمتد به آفاق الرأي العام الذي كان وليد المعاهدة ؛ إذ أخذ يوسع أفق الدعوة ، ويتجاوز بها جزيرة العرب ، فكتب إلى الملوك والأمراء يدعوهم إلى الإسلام : كتب إلى قيصر ، وكسرى ، والنجاشي ، وأمراء بصرى ودمشق ومصر .

ولا بد أن هذه الكتب تسربت أخبارها إلى شعوب هؤلاء الملوك والأمراء ، فكان للرأي العام الذي أحدثه دوي في هذه الشعوب ، وقد بلغ الرأي العام مبلغاً مروعاً لها يسبق الغزوات والحروب ، ويعمل عمله في النصر الإسلامي المؤزر ، ولعل هذا الرأي العام المدوي هو أساس الرعب الذي أخبر عنه الرسول ﷺ في الحديث المتفق عليه عن جابر بن عبد الله - رضي الله عنه -

قال :

« أُعْطِيَتْ تَحْمِسَاً لَمْ يُعْطَهُنَّ أَحَدٌ مِنَ الْأَئِيَاءِ قَبْلِي : ثُصِرْتُ بِالرُّغْبِ مَسِيرَةَ شَهْرٍ ، وَجُعِلْتُ لَيَّ الْأَرْضَ مَسْجِداً وَطَهُورَاً ، فَإِنَّمَا رَجَلٌ أَذْرَكَتْهُ الصَّلَاةُ فَلَيُصَلِّ ، وَأَحْلَتْ لَيَّ الْغَنَائِمُ وَلَمْ تَحْلِ لِأَحَدٍ قَبْلِي ، وَأُعْطِيَتْ الشَّفَاعَةَ ، وَكَانَ النَّبِيُّ يَبْعَثُ إِلَى قَوْمٍ خَاصَّةً وَبُعْثَثُ إِلَى النَّاسِ عَامَةً » .

### أثر الجزية في الرأي العام الإسلامي

ومما له أثر في تكوين رأي عام يؤيد الإسلام كأثر معاهدة الحديبية - الجزية التي تفرض على أهل الكتاب المحاربين والتي ذكرها الله تعالى في سورة التوبة: آية (٢٩) :

﴿ قَاتَلُوا الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَلَا يَحْرَمُونَ مَا حَرَمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ الْحَقِّ مِنَ الَّذِينَ أَوْتُوا الْكِتَابَ حَتَّى يُعْطُوا الْجِزِيَّةَ عَنْ يَدِ وَهُمْ صَاغِرُونَ ﴾ ..

الجزية : ما يفرضه أمير المؤمنين من المال على الأحرار من الذكور البالغين المؤمنين من أهل الكتاب المحاربين إنتهاء للحرب ، يعطونها عن يد وهم صاغرون : يسلمونها إلى ولی الأمر أو إلى من ينوبه يداً يد منقادين أذلاء . وليس قصد الإسلام منأخذ هذه الجزية على هذه الصورة مجرد المال أو الإذلال ، بل قصده إنتهاء حالة الحرب ، وإيجاد حالة هدوء واستقرار ، تطمئن فيها النفوس ، وتهلأ الخواطر ، ويختلط فيها المسلمون بأهل الكتاب بالمجاورة والمعاشرة والمصادقة .

وفي هدوء هذا السلم يمكن للكتابيين أن يقفوا على شرائع الإسلام السامية ، ومقاصده الراقية ، ووسائله الشريفة ، ونواحيه القوية . وصفاته الكريمة ، وأن يعرفوا ما فيه من عدالة ومساواة ، ومواساة وأخوة ، وتعاطف ، وتراحم ، وما إلى ذلك من كل ماجاء به الإسلام ، ومن جمعه مزايا الأديان السماوية التي سبقته ، وزيادة ما يتقتضيه تطور الحضارات السليمة القوية المتتجدة إلى يوم القيمة يدفعهم كل ذلك إلى التفكير في الموازنة بين الإسلام الذي جمع في كتابه وأحاديث رسوله بين كل الأديان السماوية ، وأقر بجميع الرسل التي جاءت بها ، وبين ما هم عليه من تغيير وتبدل ، وذلة ومهانة ، فيسودهم بذلك رأي عام قوى نفسي يدفعهم دفعاً قوياً إلى التخلص من ذل الجزية إلى عز الحرية ، ومن غل التقليد الأعمى إلى انطلاق الفهم السليم والعلم الصحيح .

فما أشبه أثر الجزية العظيم بأثر معاهدة الحديبية : الفتح  
المبين .

**مراقبة الرأى العام الإسلامي للأفراد دائمة بدقة ورقابة**  
يجب على المؤمن لأنحصاره المؤمن الصفاء الذي لا تشوبه  
شائبة ، والإخلاص الذي لا حد له ، والمراقبة التامة ؛ لكنها ليست  
مراقبة تجسس وبحث عن العيوب لنشرها ، بل مراقبة أخرى  
ومحبة ، وعطف وشفقة ؛ ليُرشد إِذَا ضل ، ويُنهضه إِذَا زَل ،  
ويُنشطه إِذَا مل ، ويعينه على معاشه ومعاده ، ويُدفع عنه كل ما  
يُشينه ، ويُجنبه كل ما يؤذيه في حضرته وغيبته ، ويُبعد عنه كل  
ما يَدْنِسُه من القذارة الظاهرة والباطنة ، الحسية والمعنوية ؛ يشير  
إِلَى ذَلِك كله قول الرسول الأعظم ، عليه السلام :

« إِنَّ أَحَدَكُمْ مِرْءَاهُ أَخِيهَ ، فَإِنْ رَأَى بِهِ أَذًى فَلْيُمْطِهِ عَنْهُ » .

وقوله :

« الْمُؤْمِنُ مِرْءَاهُ الْمُؤْمِنُ ، وَالْمُؤْمِنُ أَخُو الْمُؤْمِنِ ، يَكُفُّ  
عَلَيْهِ ضَيْعَتُهُ ، وَيَحْوِطُهُ مِنْ وَرَائِيهِ » .

يمحيه ويفعله .

يكف عليه ضياعه : يعاونه فيها . وضياعه المرء : ما به  
معاشه من صناعة أو تجارة أو زراعة أو غيرها

يحرطه من ورائه : يصونه ويُدفع عنه كل ما يؤذيه في  
غيبته .

فالمرءاة المجلوّة لا تحجب عن صاحبها شيئاً في وجهه دون أن تظهره له واضحاً ؛ يشينه أو يزينه ، يرضيه أو يسخطه ؛ كذلك المؤمن مع أخيه المؤمن ؛ ينبغي أن يجدى له صورة نفسه ، وحقيقة حاله ؛ بما هو عليه من محسن يشجعه على الثبات عليها ، والزيادة من أمثالها ، ومساوي يدعوه إلى الإقلال عنها ، والبعد عن مثيلاتها ، مع مساندته في كلنا الحالين .

ويجب عند ذكر المحسن والمساوي الوقوف عند الحقائق مجردة من المبالغة والتهويل ، في موعضة حسنة رقيقة لينة ؛ فذلك أدعى إلى الامتثال ، وإصلاح الحال .

ولم يقف حديث الرسول ﷺ عند حد تمثيل المؤمن بالمرءاة ، بل سما به إلى المزية العظمى : مزية الإنسانية ، وفضيلة البشرية : وهي التعاون على تحصيل الخير من جميع وجوهه المشروعة ، وألوانه المتعددة ، في معاش الإنسان ومعاده ، والتعاون على دفع الأذى ؛ بطرحه عن أخيه في غيبته ، أو مساعدته على إزالته ، ولو بإرشاده إلى وسيلة إبعاده ، أو بالنصح له بالتخلي عنه ، فقد روى ابن النجار عن جابر - رضي الله عنه - أن الرسول ﷺ قال :

« المؤمن أخو المؤمن لا يدع تصيحاته على كل حال »

ولو اتبعنا هذه السنة العظيمة ما كان فينا تاجر غاش ،  
ولا صانع مُدلّس ، ولا موظف مرتش ، ولا وطني منحرف  
ولا تخائن ، ولا تفت من بيننا الرذائل ، وسادت الفضائل ، وكنا من  
﴿ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَئَوْا صَوْا بِالْحَقِّ وَئَوْا صَوْا  
بِالصَّيْرِ ﴾ .

ثورة الرأى العام على المنكر وجهاده في إزالتة  
الرأى العام الإسلامي مجتمع على وجوب الثورة على المنكر  
ومحاربته ، ومحوّه بكل ما يمكن من طاقة ؛ لأن المنكر وباء إذا  
غفل عنه استشري في الأمة ، واستعصى علاجه ؛ لهذا كان  
الإجماع على وجوب تغييره بمجرد ظهره .

ولاتعجز أية طاقة مهما ضعفت عن المعاشرة بصورة من  
الصور التي وردت في الحديث الشريف الذي أخرجه الأئمة عن أبي  
سعيد الخدري - رضي الله عنه - قال : سمعت رسول الله ﷺ يقول :

« مَنْ رَأَىٰ مِنْكُمْ مُنْكَرًا فَلْيُعْرِّهْ بِيَدِهِ فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِلِسَانِهِ ، فَإِنْ لَمْ  
يَسْتَطِعْ فَبِقَلْبِهِ . وَذَلِكَ أَضْعَفُ الْإِيمَانِ » .

وفي الحديث الذي أخرجه مسلم عن عبد الله بن  
مسعود - رضي الله عنه - قال رسول الله ﷺ .

« مَا مِنْ نَبِيٍّ بَعَكَهُ اللَّهُ فِي أُمَّةٍ قَبْلِي إِلَّا كَانَ لَهُ حَوَارِيُّونَ

وَاصْحَابٌ يَأْخُلُونَ بِسُنْتِهِ، وَيَقْتَلُونَ بِأَمْرِهِ، ثُمَّ إِنَّهَا تَخْلُفُ مِنْ بَعْدِهِمْ خُلُوفٌ يَقُولُونَ مَا لَا يَفْعَلُونَ، وَيَفْعَلُونَ مَا لَا يُؤْمِنُونَ، فَمَنْ جَاهَهُمْ بِيَدِهِ فَهُوَ مُؤْمِنٌ وَمَنْ جَاهَهُمْ بِلِسَانِهِ فَهُوَ مُؤْمِنٌ، وَمَنْ جَاهَهُمْ بِقَلْبِهِ فَهُوَ مُؤْمِنٌ . وَلَئِنْ وَرَأَءَ ذَلِكَ مِنَ الإِيمَانِ حَبَّةً خَرْدَلٍ ۝ .

وَظَاهِرٌ مِنْ هَذِينَ الْحَدِيثَيْنِ أَنَّ جَهَادَ الْمُنْكَرِ وَاجِبٌ عَلَىِ الْجَمِيعِ كُلِّ وَاحِدٍ عَلَىِ قَدْرِ مَا يُسْتَطِعُ ، بِالْيَدِ أَوِ الْلِسَانِ أَوِ الْقَلْبِ . وَبَدِهِيٌّ أَنَّ التَّغْيِيرَ بِالْقَلْبِ يَصْاحِبُ التَّغْيِيرَ بِالْيَدِ أَوِ الْلِسَانِ ؛ فَإِنَّ التَّغْيِيرَ بِالْقَلْبِ فَرْضٌ عَيْنٌ عَلَىِ الْجَمِيعِ . وَزِيادةُ الْيَدِ أَوِ الْلِسَانِ عَلَيْهِ فَرْضٌ عَلَىِ الْقَادِرِيْنَ عَلَيْهَا عِنْدِ تَحْقِيقِ الْفَائِدَةِ أَوْ غَلْبَةِ الظُّنُنِ بِهَا ، وَإِذَا لَمْ يُغْلِبِ الظُّنُنُ بِالْفَائِدَةِ كَانَ مَنْدُوبًا فَقْطًا عَلَيْهِمْ بِاعتِبَارِهِمْ أَفْرَادًا ، وَوَجِبٌ عَلَيْهِمْ حِينَئِذٍ الْاسْتِعَانَةُ بِوَلْيِ الْأَمْرِ ، فَإِنْ لَهُ تَامَّ الْقُدْرَةِ عَلَىِ الْمَنْعِ بِالْقُوَّةِ مِنْ جَمِيعِ أَلْوَانِهَا .

**فِي الثُّورَةِ عَلَىِ الْمُنْكَرِ وَجَهَادِهِ نِجَاهُ الْمُجَتَمِعِ وَفِي تَرْكِهِمَا هَلَّا كَهْ**

قال الله تعالى في سورة الأنفال ( ٢٥ ) :  
**﴿ وَأَنْقُوا فِتْنَةً لِأَئْصِيْنَ الَّذِيْنَ ظَلَّمُوا مِنْكُمْ خَاصَّةً وَأَغْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾ .**

يوجِبُ اللهُ تَعَالَى فِي هَذِهِ الْآيَةِ الْكَرِيمَةِ عَلَىِ الْمُؤْمِنِيْنَ أَنَّ

يأخنوا على أيدي الظالمين ، ويتحولوا بينهم وبين الاستمرار في ظلمهم . وإن القيام بهذا الواجب هو الوقاية المنيعة التي تنجيهم من المحن والبلايا والشدائد والمصائب التي ينزلها الله بالظالمين ، وإلا يقوموا بهذا الواجب عمنهم العذاب .

فالناس إذا ظهر بينهم المنكر تحتم على كل من رأه أو سمع عنه أن يغيره ؛ فإذا سكتوا عليه .

فكلهم عاصون ، هذا بفعله ، وهذا برضاه . وقد جعل الله في حكمه وحكمته الراضى بمنزلة العامل ؛ فتنتظمهما العقوبة

قال رسول الله ﷺ :

« إِنَّ اللَّهَ لَا يَعْذِبُ الْعَامَةَ بِعَمَلِ الْخَاصَّةِ حَتَّى تَكُونَ الْعَامَةُ تَسْتَطِيعَ أَنْ تُغَيِّرَ عَلَى الْخَاصَّةِ فَإِذَا لَمْ تُغَيِّرِ الْعَامَةُ عَلَى الْخَاصَّةِ عَذَّبَ اللَّهُ الْعَامَةَ وَالْخَاصَّةَ »

الإمام أحمد عن عدی بن عمیره

والرسول ﷺ يقول :

« مَثَلُ الْقَائِمِ فِي حُلُودِ اللَّهِ وَالْوَاقِعِ فِيهَا كَمَثِيلٍ قَوْمٌ اسْتَهْمَوْا عَلَى اسْفِينَةٍ ، فَأَصَابَ بَعْضُهُمْ أَعْلَاهَا ، وَأَصَابَ بَعْضُهُمْ أَسْفَلَهَا ، فَكَانَ الَّذِينَ فِي أَسْفَلِهَا إِذَا اسْتَقَوْا مِنَ الْمَاءِ مَرُوا عَلَى مَنْ فَوْقَهُمْ ، فَقَالُوا : لَوْ أَنَا نَحْرَقْنَا فِي نَصِيبِنَا نَحْرِقًا ، وَلَمْ نُثْوِذْ مَنْ فَوْقَنَا . فَإِنْ ثَرَكُوا وَمَا أَرَادُوا هَلَكُوا جَمِيعًا ؛ وَإِنْ أَخْنُوا عَلَى أَيْدِيهِمْ نَجَوا

وَنَجُوا جَمِيعاً .

وعن أبي هريرة - رضي الله عنه - أن رسول الله ﷺ قال :  
«إِذَا تَحْفَيْتُ الْخَطِئَةَ لَا تَضُرُّ إِلَّا صَاحِبَهَا ، وَإِذَا ظَهَرَتْ فَلَمْ  
يُعِيرْ ضَرَرَتِ الْعَامَةَ» .

ففي هذه الأحاديث هلاك العامة بذنب الخاصة .  
 واستحقاق عقوبة المنكر بترك الثورة عليه وعدم جهاده  
 ومن كرامة المؤمن أن يكون شجاعا في الدفاع عن الحق  
 مهما تكون قوة المخالفين ومكانتهم .

(أ) قال الله تعالى في سورة الأحزاب من آية (٥٣) :

﴿وَاللَّهُ لَا يَسْتَحِينَ مِنَ الْحَقِّ﴾

(ب) وقال الرسول ﷺ مما رواه أبو سعيد الخدري  
 رضي الله عنه :

«لَا يَخِرِّنُ أَحَدُكُمْ نَفْسَهُ ، أَنْ يَرَى أَمْرًا لِلَّهِ تَعَالَى عَلَيْهِ فِيهِ  
مَقَالٌ ، فَلَا يَقُولُ فِيهِ ، فَيَلْقَى اللَّهُ وَقَدْ أَضَاءَ ذَلِكَ فَيَقُولُ اللَّهُ : مَا  
مَنَعَكَ أَنْ تَقُولَ فِيهِ ؟ فَيَقُولُ : يَا رَبَّ خَشِيَّةَ النَّاسِ ، فَيَقُولُ : فَإِيَّاهُ  
سَمِّنَ أَحَقُّ أَنْ تَخْشَى ،

(ج) وروى أبو سعيد الخدري رضي الله عنه أيضاً قول  
 النبي ﷺ في حديث طويل :

«لَا يَمْنَعُنَّ رَجُلًا مَهَابَةً النَّاسِ أَنْ يَتَكَلَّمَ بِالْحَقِّ إِذَا عَلِمَهُ ، إِلَّا

إِنَّ أَفْضَلَ الْجِهَادِ كَلِمَةُ حَقٌّ عِنْدَ سُلْطَانٍ جَائِرٍ ۝ .

( د ) وعن ثوبان رضي الله عنه قال : قال رسول الله ﷺ :  
« لَا تَزَالُ طَائِفَةٌ مِّنْ أُمَّتِي ظَاهِرِينَ عَلَى الْحَقِّ لَا يَضُرُّهُمْ مَنْ  
خَذَلَهُمْ ، حَتَّىٰ يَأْتِيَ أَمْرُ اللَّهِ وَهُمْ كَذِيلَكَ ۝ .

ظاهرين على الحق : حافظين له ، متمسكون به ، ومدافعين  
عنه ، وداعين إليه



## الرأي العام حق يجب اتباعه

إن نظرة إلى ماضي تبين أن الرأي العام أمر ثبت صوابه ، فوجب على الأمة إظهاره ، والأخذ به ، والجري على سنته .

وهذا الرأي العام الذي أوضحناه هو المسمى في اصطلاح علماء أصول الفقه بالإجماع وهو كما ذكروا : اتفاق أهل الحل والعقد على أمر من الأمور الشرعية أو العقلية أو العرفية .

والمراد بالاتفاق : الاشتراك في القول أو الفعل أو الاعتقاد . وأهل الحل والعقد : هم العلماء المجتهدون في أي علم أو في أي فن ، أو في أي فرع من فروعهما ؛ فهم في الأمور الشرعية : علماء الشريعة ، وفي الأمور الهندسية : المهندسون ، وفي الأمور الصناعية : علماء الصناعة ، وفي التجارية : التجاريون ، وفي الزراعية : الزراعيون ، وفي القانونية : القانونيون ، وفي الحربية : الحربيون ، وما إلى ذلك مما لاتعيه الذاكرة .

فأصحاب الرأي وقادته في كل ناحية من نواحي حياة الأمة هم أهل الخبرة المجتهدون فيها ، لأنهم بخبرتهم واجتهدتهم في ناحية تخصصهم أعلم من سواهم بالصالح للأمة ، فإذا نبع منهم الرأي ، وكانوا قادته صار من المحقق - مع الإخلاص وحسن النية - الوصول إلى رأي عام قومي سليم يجب اتباعه ، والسير على ضوئه ، وبذلك تضمن للأمة الطريق السليم ، المؤدي إلى النتيجة

المطلوبة ، والشمرة المرغوبة .

١ - وما يدل على أن الرأي العام الذي هذه ملامحه حق يجب اتباعه مارواه صاحب الذخيرة من قول الرسول ﷺ : « لَا تَجْتَمِعُ أُمّتى عَلَى خَطَاً ». .

فإجماعها على أمر يدل على أنه صواب وحق يجب امثاله ، والنسيج على منواله .

٢ - ومارواه الترمذى عن عبد الله بن عمر رضى الله عنهما من قول الرسول ﷺ : « إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى لَا يَجْمَعُ أُمَّتَى عَلَى ضَلَالٍ ، وَيَدُّ اللَّهُ عَلَى الْجَمَاعَةِ . مَنْ شَدَّ شَدَّ فِي النَّارِ ». .

٣ - وما رواه أبو داود عن أبي مالك الأشعري : قال عليه الصلاة والسلام :

« إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى أَجَارَكُمْ مِنْ ثَلَاثٍ بِحَلَالٍ : أَلَا يَدْعُوَ عَلَيْكُمْ نَبِيُّكُمْ ، فَتَهْلِكُوا جَمِيعًا ، وَأَلَا يُظْهِرَ أَهْلَ الْبَاطِلِ عَلَى أَهْلِ الْحَقِّ ، وَأَلَا تَجْتَمِعُوا عَلَى ضَلَالٍ ». .

ففي هذه الأحاديث يخبرنا الرسول ﷺ . وهو الصادق المصلوق : أن الله حفظ هذه الأمة من الاجتماع على ضلاله ، وأنه أخبر أن يد الله على الجماعة أى ت肯فها رعايتها ونصرتها ، وأن من شد شد إلى النار : أى من خرج على الجماعة وانفرد برأيه وعمل به

أفضى به ذلك إلى النار . وذلك صريح في أن اتباع الرأي الجماعي  
آمن للمرء وواقية له من شدائد الدنيا وعذاب الآخرة .

## عقاب الخارجين على إجماع الأمة

الخارجون على الإجماع سوس في جسم الأمة ينخر  
عظامها ، ويمحو أنها وسلمتها ، ويقصم قوامها ، ويحطم  
كيانها ، ويهدم بنيانها ، ويفعل فيها من الأفاعيل ، مala يستطعيه  
مستعمر ، ولا يقوى عليه دخيل ؟ فالمستعمرون والدخلاء خارجون  
عنها ، متميزون منها ، فيمكن الاحتراز منهم . أما الخارجون على  
الإجماع فهم من الأمة وفيها متغلبون ، وفي داخلها متغلبون ،  
فالاحتراز منهم أصعب تناولا ، وأبعد منالا ، وآثارهم بعيدة ،  
ومضارهم شديدة ، وسهامهم سديدة ، وضررتهم وجيعة ، وأفعالهم  
بلا ريب شديدة ، وعذواهم في الأمة سريعة . وزيادة على شناعة  
أعمالهم ، هم شر قدوة لأمثالهم .

فهم أعداء تقدم الأمة ، وسر تأخرها ، وعوامل شر في  
حياتها ، وعرائق قوية في مشروعاتها ، وعواقب منيعة في سبيل  
رقيها

وهذه الأفعال لا تصدر عن عنده ذرة من الوطنية ، أو صفة  
من الصفات الإسلامية ؛ لذلك يقول الرسول ﷺ في  
الحديث الذي أخرجه الإمام أحمد وأبو داود والحاكم عن أبي ذر

الغفارى رضى الله عنه :  
« مَنْ فَارَقَ الْجَمَاعَةَ شِبْرًا فَقَدْ خَلَعَ رَبْقَةَ الْإِسْلَامِ بِنْ عُنْقِهِ ». .

فمفارة ماعليه الجماعة مفارقة لما يشد به المسلم نفسه من روابط الإسلام : وهى حلوده وأحكامه ، وأوامره ونواهيه ، لأن هذه الأمور هى التى تسير الجماعة فى نطاقها ولن تجتمع الجماعة على خطأ ولا ضلاله كما سبقت الإشارة إليه .

ويقول الله تعالى فى سورة النساء آية ( ١١٥ ) :  
﴿ وَمَنْ يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَىٰ وَيَتَّبَعُ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ تُوَلِّهِ مَا تَوَلَّىٰ وَتُصْلِهِ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مَصِيرًا ﴾ .  
فالذى يخالف الإجماع بعد قيام دلائل الحق الواضحة ، ويتبع طريقاً غير طريق المؤمنين نتركه وما تبع ، ثم ندخله فى الآخرة جهنم وقبحت مالاً ومرجاً .

وإذا أضافوا إلى خروجهم على الجماعة ، السعي بالفساد بالقتل وتمزيق مراافق البلاد ، وقطع شرائين حياتها ، وإفساد مشروعاتها ، فلا غرابة أن يذعنوا الإسلام إلى بترهم من جسم الأمة ، وقطع دابرهم من حياتها ، واستئصال شأفتهم من وجودها :  
يقول الله تعالى فى الآيتين ( ٣٣ ، ٣٤ ) من سورة المائدة :

﴿ إِنَّمَا جَزَاءُ الَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الْأَرْضِ فَسَادًا أَن يُقْتَلُوا أَوْ يُصْلَبُوا أَوْ تَقْطَعَ أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُمْ مِنْ خَلَافٍ أَوْ يُنْفَرُوا مِنَ الْأَرْضِ ذَلِكَ لَهُمْ بَخْرَىٰ فِي الدُّنْيَا وَلَهُمْ فِي الْآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ، إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا مِنْ قَبْلِ أَن تَقْدِرُوا عَلَيْهِمْ فَاقْعُلْمُوا أَنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ .

فهؤلاء الذين يحاربون الله ورسوله بمحاربتهم المسلمين ، ويقتلون في الأرض بقتل النفس التي حرم الله قتلها ، أو بتدمير مراقب الوطن ؛ كنصف القناطر ، وتدمير محطة الكهرباء ، أو محطة الماء ، أو قطع السكك الحديدية ، أو غير ذلك من التخريب – هؤلاء الفاسدون يعاملون بهذه الآية ، من القتل أو الصلب ، أو قطع الأيدي والأرجل من خلاف ، أو النفي من الأرض على مايراه الحاكم منها عند الإمام مالك رضي الله عنه ، ويرى الشافعى رضي الله عنه أن القتل لمن قتل فقط ، والصلب لمن قتل وأخذ المال ، والقطع لمن أخذ المال ولم يقتل ، والنفي لمن أخاف فقط . وما وجبه الشافعى استحسنه مالك رضي الله عنهم .

وإن جاءنا هؤلاء المجرمون تائبين قبل القبض عليهم قبلنا توبتهم وراقبناهم حتى تتحقق هذه التوبة .

هذا ماورد في القرآن الكريم عن عقوبة هؤلاء المجرمون الخارجين على الجماعة ، الشاقدين عصا الطاعة ، ويقول الرسول ﷺ فيما رواه مسلم عن عرفجة رضي الله عنه :

« مَنْ أَتَاكُمْ وَأَمْرَكُمْ جَمِيعٌ عَلَى رَجُلٍ وَاحِدٍ ، يُرِيدُ أَنْ يَشْقَى  
عَصَائِكُمْ ، وَيُفَرِّقَ جَمَاعَتَكُمْ فَاقْتُلُوهُ » .

وروى النسائي وابن حبان عن عرفجة قوله عليه الصلاة والسلام :

« سَتَكُونُ بَعْدِي هَنَّاثٌ وَهَنَّاثٌ ، فَمَنْ رَأَيْتُمُوهُ فَارْقِ  
الْجَمَاعَةَ ، أَوْ يُرِيدُ أَنْ يُفَرِّقَ أَمْرَ أُمَّةٍ مُحَمَّدٍ ، كَائِنًا مِنْ كَانَ فَاقْتُلُوهُ ،  
فَإِنْ يَدَ اللَّهُ مَعَ الْجَمَاعَةِ ، وَإِنَّ الشَّيْطَانَ مَعَ مَنْ فَارَقَ الْجَمَاعَةَ  
يُرْكُضُ » .

فالنبي ﷺ يخبر أنه سيكون بعده شرور وفساد ، فمن عمل على نشر هذه الشرور بمخالفة الجماعة ، أو تفريق أمرها فهو من إخوان الشياطين يعمل عليهم ، ويسعى سعيهم ، فيجب قتله حسما للشر وعوامله .

وفي الحديث المتفق عليه ما رواه ابن عباس رضي الله عنهم قال : قال رسول الله ﷺ :

« مَنْ رَأَى مِنْ أَمِيرِهِ شَيْئاً يَكْرَهُ فَلْيَصْبِرْ عَلَيْهِ ، فَإِنَّهُ لَيْسَ  
أَحَدٌ يُفَارِقُ الْجَمَاعَةَ شَيْئاً فَيَمُوتُ إِلَّا مَاتَ مِيتَةً جَاهِلِيَّةً » .

الجاهلية : الحال التي كان عليها العرب قبل الإسلام من الجهل بالله ورسوله وشرائع الدين . والمفاخرة بالأنساب ، والكبير ، وغير ذلك ومات ميتة جاهلية : كما يموت أهل الجاهلية

بما هم عليه من الضلال والفرقة .

## الإشاعات الضارة وآثارها

الأحاديث المتناثرة ، والأخبار المتطايرة ، التي لاتمت إلى الحقيقة بحسب ، ولا ترتبط بالصدق بأى سبب . هذه الأخبار تفت فى عضد الجماهير ، وتضعف الهمم ، وتعرقل العزائم ، وتحطم الآمال ، وتعوق سير الأعمال ، وتوقف الإصلاح .

والإشاعات الفردية : أى التى تكون ضد فرد معين حرام يعاقب الله قائلها ؟ فإن من ذكر امراً بما ليس فيه يعييه حبسه الله فى نار جهنم ، حتى يثبت صحة مارمه به . ولن يتسعى له ذلك . يقول الرسول ﷺ فيما أخرجه الطبرانى في الكبير عن أبي الدرداء رضى الله عنه .

« أَيُّمَا رَجُلٌ أَشَاعَ عَلَى رَجُلٍ مُسْلِمٍ بِكَلْمَةٍ، وَهُوَ مِنْهَا بَرِيءٌ، يَشْيِئُهُ فِي الدُّنْيَا، كَانَ حَقًا عَلَى اللَّهِ تَعَالَى أَنْ يُذْنِيَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِي النَّارِ، حَتَّىٰ يَأْتِيَ بِإِنْفَادِ مَا قَالَ ». .

وذلك كناية عن طول لبشه في النار . ومن رد عن عرض أخيه كان له خنجابا من النار ، فقد ورد في صحيح مسلم أن النبي ﷺ قال :

« مَنْ ذَبَّ عَنْ عِرْضِ أَخِيهِ بِالغَيْبَةِ كَانَ حَقًا عَلَى اللَّهِ أَنْ يَقِيَهُ النَّارَ ». .

ثم قرأ .

﴿ وَكَانَ حَقًا عَلَيْنَا نَصْرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ .

ولأن كانت الإشاعات جماعية أى ضد الجماعة تضاعف أثراها ، فيتضاعف وزرها ؛ فإنها قد تؤثر الشورات ، وتقد نار الحروب ، وتسلل الدماء ، وتشعر البغضاء والشحناه ، وتعصف بالأمن والطمأنينة والسلام .

لذلك كله حذرنا الله تعالى الأخبار السيئة والإشاعات الرديئة التي تجري على السنة الفساق وذوى النيات السيئة الذين يعملون على إشاعة الفرقـة ، وببلة الخواطـر ، وإحداث الفوضـى في صفوف الأمة :

قال الله تعالى في سورة الحجرات في الآيات ( ٨ - ٦ ) :

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ يَنْبَأُ فَتَبَيَّنُوا أَنَّ ثُصِيبُوا قَوْمًا بِجَهَالَةٍ فَتُصْبِحُوا عَلَىٰ مَا فَعَلْتُمْ نَادِيمِينَ . وَاعْلَمُوا أَنَّ فِيهِمْ رَسُولَ اللَّهِ لَوْ يُطِيعُوكُمْ فِي كَثِيرٍ مِّنَ الْأَمْرِ لَعَلِمْتُمْ وَلَكِنَّ اللَّهَ حَبَّ إِلَيْكُمُ الْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَنَكَرَهَ إِلَيْكُمُ الْكُفَّرُ وَالْفُسُوقُ وَالْعُصْيَانُ أُولَئِكَ هُمُ الرَّاشِدُونَ ، فَضُلِّاً مِّنَ اللَّهِ وَنِعْمَةُ اللَّهِ عَلَيْمٌ حَكِيمٌ ۚ .

يطلب الله تعالى إلى المؤمنين ألا يعملا بخبر الفاسق حتى يتعرفوه وي Finchصوا عنه فمحصاً جيداً يجعل لهم حقيقة مدلوله من صدق أو كذب ، ولا يتسرعوا في العمل به قبل استجلاء حقيقته ؛ لئلا يقعوا في خطأ جسيم يورثهم هما دائماً ، وحزناً مقيناً .

ويطلب الله إليهم أنه مادام بينهم رسول الله لا يسبقونه بقول  
ولافعل .

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَنْقُضُوا مَا تَنْهَى يَدِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ﴾ .

أى لاتسبقوا الله ورسوله بقول ولا فعل ولا حكم ، بل كونوا دائمًا تابعين ، ولا تحاولوا أن تحملوا رسول الله ﷺ على أن يطيعكم في الأمور ، أو يتبعكم في الأحكام ، إنكم إن فعلتم ذلك عكستم الآية ، وقلبتم الحقائق ، ونكستم الأحوال ، ولو اتبعكم في كثير من الأمور لوقعتم في الإثم والجهد والمشقة والهلاك ، ولكن من فضل الله ونعمته وهدايته أن حب إليكم الإيمان ، وزين إليكم العمل بما يقتضيه ، وكره إليكم ضله :

وهو الكفر والفسق والعصيان وجعلكم من الراشدين . ولنزول هذه الآيات سبب ذكره الإمام أحمد وغيره بسنده جيد عن الحارث بن أبي ضرار الخزاعي ، قائد بنى المصطلق ورئيسهم قال : قدمت على رسول الله ﷺ ، فدعاني إلى الإسلام ، فأقررت به ، ودخلت فيه ، ودعاني إلى الزكاة فأقررت بها ، وقلت : يا رسول الله ، أرجع إلى قومي فأدعوههم إلى الإسلام وأداء الزكاة ، فمن استجاب لي جمعت زكاته ، فترسل لإبان كذا وكذا ، ليأتيك ما جمعت من الزكاة . فلما جمع الحارث الزكاة وبلغ الإبان احتبس الرسول فلم يأته ، فظن الحارث أنه قد حدث فيه سخطة ، فدعا

سروات قومه ، فقال لهم : إن رسول الله ﷺ كان قد وَقْتَ وقتاً يرسل إلى رسوله ، ليقبض ما عنده من الزكاة ، وليس من رسول الله ﷺ الخلف ، ولا أدرى جس رسوله إلا من سخطة ، فانطلقا فنأْتَى رسول الله ﷺ .

وبعث رسول الله ﷺ الوليد بن عقبة ، ليقبض ما كان عنده وكان بينه وبينهم عداوة في الجاهلية ، فلما أن سار ، وقرب منهم ذكر علواته فهابهم وخاف ، فرجع ، فقال : إن الحارت منعنى الزكاة وأراد قتلى ، فأكثر المسلمين في ذكر غزوهم ، وزين بعضهم ذلك للنبي ﷺ ولكن الرسول أرسل بعثا إلى الحارت ، فأقبل الحارت بأصحابه ، إذ استقبل البعث ، فقال لهم : إلى أين بعثتم ؟ قالوا . إليك ، قال : ولم ؟ قالوا . رسول الله ﷺ بعث إليك الوليد بن عقبة ، فزعم أنك منعته الزكاة ، وأردت قتله ، قال : لا ، والذى بعث محمداً بالحق مارأيته ، ولا أتأنى . فلما دخل على رسول الله ﷺ قال : منعت الزكاة ، وأردت قتل رسولي ؟ قال : لا ، والذى بعثك بالحق فنزلت :

**﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ يَنْبَأُكُمْ إِلَى  
قوله : ﴿ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ .**

هذا سبب نزول هذه الآيات الكريمة . وإن كان سبب نزولها فعلة الوليد بن عقبة إلا أن المراد بها عام لكل من حدث منه

مثل ما حدث من الوليد ؛ لأن العبرة دائماً بعموم اللفظ لا بخصوص السبب ، والعموم هنا مفهوم من مجىء لفظي « فاسق » « ونبأ » منونين منكرين .



## المنافقون والإشاعات

المنافقون : الذين يبطون الكفر ويظاهرون بالإسلام ، فهم أناس فسدت قلوبهم ، وامتلأت بالعقائد السقيمة ، وخوت من كل عقيدة سليمة ، ولكن مناظرهم وصورهم خلابة ، تخدع من لم يعرف خبث طوایاهم .

﴿وَإِذَا رَأَيْتُهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسَامُهُمْ، وَإِنْ يَقُولُوا تَسْمَعُ لِقَوْلِهِمْ، كَانُوهُمْ خُشْبٌ مُسْنَدٌ، يَخْسِبُونَ كُلَّ صَيْحَةٍ عَلَيْهِمْ، هُمُ الْعَنُوشُ فَاخْتَرُهُمْ، قَاتَلَهُمُ اللَّهُ أَنَّى يُؤْفَكُونَ﴾.

وصفهم الله في هذه الآية الكريمة من السورة المسماة باسمهم بجمال أجسامهم وضخامتها وبلغة ألسنتهم ، مع بلادة طبعهم وفهمهم ، ووصفهم بالجبن والعداوة للمؤمنين ، ثم حذرنا إياهم فلا نطلعهم على أسرارنا فيفتشونها للكفار ، ويديعوها للأعداء . أهلتهم الله كيف يصرفون عن الإيمان ، بعد قيام البرهان .

فهو لاء المنافقون يسرهم اضطراب أمور المسلمين ، واحتلال أحوالهم ، وببلة خواطرهم ، وفزع قلوبهم ، وقلق نفوسهم ، ودوام حزنهم وهمهم .

لذلك كانوا مصادر إذاعات ضارة ، ومعامل إشاعات سيئة

ضد الإسلام وال المسلمين يقول الله تعالى في سورة النساء آية (٨٣) :

﴿ وَإِذَا جَاءُهُمْ أَمْرٌ مِّنْ أَنْفُسِهِمْ أَوْ الْخُوفُ أَذَاعُوا بِهِ ، وَلَنْ رَدُوا إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أُولَئِكَ الْأَمْرِ يَنْهُمْ لَعِلَّهُمْ الَّذِينَ يَسْتَبِطُونَهُ مِنْهُمْ ، وَلَنْ لَا فَضْلٌ لِّلَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةٌ لَّا تَجِدُونَ الشَّيْطَانَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ .

وهذا صفات آخر من أوصاف المنافقين : إذاعة الشائعات الضارة بال المسلمين ؛ لما كان النبي ﷺ يرسل البعث والسرايا لمحاربة الكفار . كان المنافقون يتبعون أخبارهم نصراً أو هزيمة ، ويصادرون بإذاعتها دون تحقق ولا تفرقة بين ما يصح أن يذاع وما لا يصح ، ويصدقهم السذاج وضعاف العقول والإيمان ، ويدعونها هم أيضاً دون إدراك .

ولا ريب أن قصد المنافقين من هذه الإذاعات كان خبيثاً ، فهم يسارعون إلى إذاعة أخبار الهزيمة ؛ ليفتوا في عضد المؤمنين ، ويدخلوا الرعب في قلوبهم ، واليأس في نفوسهم ، ومهابة العدو في صفوفهم ، وبالإجمال يبثون في المؤمنين عوامل الضعف والجبن والفشل .

وقصدهم الخبيث من إذاعة النصر أن يجعلوا الشبهة عنهم حينما يسارعون ويبالغون في إذاعة أخبار الهزيمة ، ويصدقون فيها ، فأخبار النصر عندهم وسيلة إلى الاطمئنان إليهم في إشاعة الهزيمة .

وقد يكون في إشاعة أخبار النصر ضرر بالغ بال المسلمين ؛ فإذاً نصر وأسبابه ومسبباته قد تصل إلى جيوش الكفار ، فيتلافون الأسباب ويتداركون المسببات ، وفي ذلك زيادة المتاعب للMuslimين وتهيئة الفرصة للكفار يصلحون فيها شأنهم ، ويستعينون قوتهم ويستدركون ما فاتهم .

ولو كان هؤلاء المنافقون مؤمنين حقا . مخلصين صدقوا ، وسمعوا هذه الأخبار لأهربوا إلى الرسول ﷺ . وإلى كبار أصحابه ، وعرضوها عليهم ، ليتحققوا صدقها أو كذبها ، ويعلموا ما يجوز إذاعته منها وما لا يجوز . ولكن الله جل شأنه - بفضله ورحمته - كشف عن نيات المنافقين السائبة ، حتى لا يشق بهم المسلمون ويحترسوا من إشعاعاتهم الخبيثة ، ويقضوا عليها قبل أن تنتشر ، ولو لا فضل الله العظيم علينا بالإسلام وكتابه الكريم ما وقنا على سوء نياتهم ، واتبع أكثرنا إشعاعاتهم التي هي من وحي الشيطان .

وقد جعل الرسول ﷺ إذاعة الشر من الفواقر : أي التواهي ، كأنما تحطم فقار الظهر ، وذلك لأن ضررها في المجتمع بعيد الأثر ، يمزق وحدته ، ويشتت شمله ، ويوهى تمسكه ، ويقطع أو صالحه ، ويبدل منه هلعا وفزعًا . واستقراره قلقا وجزعا .

يقول ﷺ فيما أخرجه البيهقي في شعب الإيمان عن أبي

هريرة رضي الله عنه :

« تَعُوذُوا بِاللَّهِ مِنْ ثَلَاثٍ فَوَاقِرٌ : جَارٍ سُوءٍ إِنْ رَأَى خَيْرًا  
كَتَمَهُ ، وَإِنْ رَأَى شَرًا أَذَاعَهُ ، وَزَوْجَةً سُوءٍ إِنْ دَخَلْتَ عَلَيْهَا  
لَسْتَكَ ، وَإِنْ غَبَثَ تَحَاوَلْتَكَ ، وَإِمَامٍ سُوءٍ إِنْ أَخْسَثَكَ ، لَمْ يَقْبَلْ وَإِنْ  
أَسَأَتْ لَمْ يَغْفِرْ ». .

وقد وصف الإمام على كرم الله وجهه الصالحين والأولياء  
 بأنهم لا يذيعون الفواحش ، ولا ينشرون السوء ، قال :  
 « لَيْسُوا بِالمَذَايِعِ الْبُثُرِ »

البُثُرُ : الذي يذيع الأسرار ، ويظهر كل ما سمعه ؛ أى إن  
الصالحين لا ينشرون إشاعات السوء بين الناس كما تذر العقارب ؛  
فهم دعاة إصلاح للمجتمع ، ورسل خير للناس بالعظة البالغة ،  
والقلوة الحسنة .

عقاب مذيع الإشاعات الضارة :

يقول الله تعالى في سورة الأحزاب في آيات ( ٦٠ - ٦٢ )  
﴿ لَئِنْ لَمْ يَتَتِهِ الْمُنَافِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ ،  
وَالْمُرْجِفُونَ فِي الْمَدِينَةِ لِتُغْرِيَنَّكَ بِهِمْ ثُمَّ لَا يُجَاوِرُوكَ فِيهَا إِلَّا قَلِيلًا ،  
مَلْعُونَ أَيْنَمَا ثُقُفُوا أَخْنُوا وَقُتُلُوا تَقْتِيلًا ، سُنَّةَ اللَّهِ فِي الَّذِينَ خَلَوْا مِنْ  
قَبْلِ وَلَنْ تَجِدَ لِسْنَةَ اللَّهِ تَبْدِيلًا ﴾ .

ذكر الله جل شأنه في هذه الآية ثلاثة صفات للمنافقين :

أولاً : صفتهم العامة التي تضمهم جميعاً ، وتنطبق على كل فرقهم وهي صفة النفاق : إخفاء الكفر والظاهر بالإيمان أو الإسلام .

ثانياً : وصفهم بيان في قلوبهم مرض : أى فجوراً وفسقاً وانحرافاً عن العقائد السليمة ، وهذه الصفة قد تصدق على ضعاف الإيمان من المؤمنين ، ولكن سياق الآية يخصصها بالمنافقين ، فالذين في قلوبهم مرض من المنافقين أيضاً .

ثالثاً : وصفهم بأنهم مُرجفون يكثرون من إذاعة الأخبار السمعية ، ويختلقون الأقوال الكاذبة ؛ فقد كانوا يذيعون بين المؤمنين أن السرايا التي كان يرسلها الرسول ﷺ للغزو قد هُزمت وقتلت ، ليزلزوا عقائد المسلمين ، ويوهنوا عزائمهم ويقولون : قد أتاكم العدو ، أو غير ذلك من الأراجيف الملفقة ؛ لاضطرابهم وإدخال الرعب في قلوبهم .

لذلك كله يؤكد الله بأنهم إذا لم يكفوا عن نفاقهم وفجورهم وانحرافهم ، ويستعموا من إذاعة الأخبار انكاذبة ، المؤذية للمؤمنين والضارة بهم - لسلطتك عليهم ، ونأمرك بقتالهم ، وأجلاتهم عن المدينة ، فلا يقيموا معك فيها إلا وقتاً قصيراً ، وجواراً قليلاً . ريشما تتبع حالتهم من الانتهاء بما هم عليه أو عدمه .

وأسلوب الآية الكريمة جاء على صورة الإخبار ، ولكن يراد به أمر

النبي ﷺ بذلك ، وقد فعل بهم النبي ﷺ ذلك من القتال والإجلاء .

قال الشيخ الصاوي رضي الله عنه في حاشيته على الجلالين : لما نزلت سورة براءة جمعهم وصعد على المنبر ، فقال : « يأفلان ، قم فاخرج فإنك منافق ، ويأفلان قم » فقام بعض المسلمين وتولوا إخراجهم من المسجد .

فهم ملعونون أى مبغدون عن الرحمة  
﴿ أَيْنَمَا تُقْفُوا أَخْنُوا وَقُتْلُوا تَفْتِيلًا ﴾ .

ففي أى مكان وجدتموهم فخنوهם واقتلوهم قتلاً حقيقياً :  
يزهق أرواحهم ، وييطل حسهم . وقوله تعالى :  
﴿ سُنَّةُ اللَّهِ فِي الَّذِينَ خَلُوا مِنْ قَبْلٍ وَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّةَ اللَّهِ تَبْدِيلًا ﴾ .

تسليمة للنبي ﷺ ؛ يقول له : لا تحزن من وجود المنافقين في قومك ؛ فهذه سنة قديمة كانت في السابقين من الأمم ؛ كما كان في قوم موسى ؛ منهم موسى السامری وأتباعه ، وقارون وأتباعه ، وكانت سنة الله فيهم القتل والجلاء ، ولن تجد لسنة الله تبديلاً : أى تغييراً ونسخاً ؛ لكونها بنيت على أساس محكم . وحكمة سامية دائمة ؛ فليست مثل الأحكام التي تتبدل وتنسخ .

## عقاب المرجفين في القبر

ماسبق كان عقاب مذيعي الإشاعات الضارة في الدنيا .  
وهو القتل والإجلاء . وعقابهم في الآخرة أشد وأعظم :

فعقابهم في القبر ذكر في حديث الرؤيا الذي اتفق عليه  
البخاري ومسلم قال عليه السلام :

« رأيت الليلةَ رجلينِ أتتني فأخذنا بيديَّ ، فآخر جانبي إلى  
الأرضِ المقدسةِ ، فإذا رجلٌ حالسَ ، ورجلٌ قائمٌ على رأسِه ، بيدهِ  
كُلوبٌ منْ حديدٍ ، فيدخلُه في شدقيه ، فيشقهُ حتى يخرجَه منْ  
قَفَاهُ ، ثم يخرجُه فيدخلُه في شدقيه الآخرِ ، ويُلْعِنُهُ هذا الشدقُ ،  
فَهُوَ يَفْعُلُ ذَلِكَ بِهِ ».

فقال النبي عليه السلام للرجلين اللذين معه : وهما جبريل  
وميكائيل : « ما هذا ؟ ».

فقالا له :

« إِنَّهُ رَجُلٌ كَذَابٌ ؛ يَكْذِبُ الْكَذَبَةَ ، فَتَحْمَلُ عَنَّهُ فِي  
الآفَاقِ ؛ فَهُوَ يُصْنِعُ بِهِ مَا رَأَيْتَ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ ، ثُمَّ يَصْنَعُ اللَّهُ تَعَالَى  
بِهِ مَا شَاءَ ».

هذا جزاء مذيعي الأخبار الكاذبة . وهو عقاب في مصنع  
الأحاديث الكاذبة وهو الفم .؛ بشق شدقه بحديدة معوجة الرأس  
تسمى الكلوب ، وكلما انتهى من شق شدق رجع الأول كما كان

فيعاد شقه ثانية . يتكرر ذلك العذاب إلى يوم القيمة .

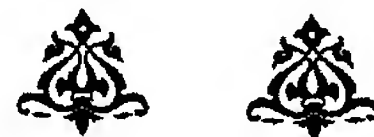
## عقاب المرجفين في الآخرة

قال الله تعالى في سورة النساء ( ١٤٤ - ١٤٦ ) :

﴿ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ فِي الدُّرُكِ الأَسْفَلِ مِنَ النَّارِ وَلَنْ تَجِدَ لَهُمْ نَصِيرًا ؛ إِلَّا الَّذِينَ تَأْبُوا وَأَصْلَحُوا وَاعْتَصَمُوا بِاللَّهِ وَأَخْلَصُوا دِينَهُمْ لِلَّهِ فَأُولَئِكَ مَعَ الْمُؤْمِنِينَ وَسَوْفَ يَرَوْنَا أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ .

إلى غير ذلك من الآيات الكثيرة .

فالمنافقون جمِيعاً على اختلاف ألوانهم وتعدد فرقهم في  
الدرك الأسفل من النار أى في قعرها ، وليس لهم نصير يحول بينهم  
 وبين العذاب ، والشىء الوحيد الذي يحول بينهم وبينه التوبة في  
 الدنيا من النفاق ، وإصلاح أعمالهم ، والثقة بالله ، وإخلاص دينهم  
 لله ؟ فلا نفاق ولا رباء ولا أراجيف . فإذا تم ذلك فهم مع المؤمنين  
 فيما يعطيه الله إياهم . وسوف يعطى الله المؤمنين أجراً عظيماً في  
 الجنة .



## الخاتمة

هذا ما ظهر لى فى موضوع الرأى العام فإن كنت أصبت  
فهذا ماأردت . والله قصدت . وبالله استعننت . وإن كنت أخطأت  
فأرجو من الله تعالى أن يغفر لى .

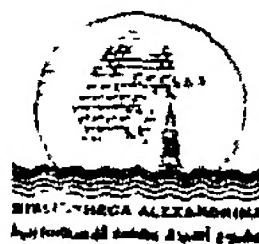
والحمد لله أولا وآخرأوصلى الله على سيدنا محمد وعلى  
آله وأصحابه وأزواجه وذراته فى كل لحظة عدد خلقه ورضاء نفسه  
وزنة عرشه ، ومداد كلماته .

## الفهرس

| الصفحة | الموضوع                                                                              |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥      | افتتاحية : أول سورة الفتح .....                                                      |
| ٧      | مقدمة فيها إشارة إلى شمول الإسلام ، ولدى الرأى العام فيه .....                       |
| ١٥     | معنى الرأى العام — الرأى العام في الأمم الحرة .....                                  |
| ١٦     | الرأى العام في الأمم المستعبدة .....                                                 |
| ١٨     | الرأى العام والتجار .....                                                            |
| ١٩     | الرأى العام والموظفوون .....                                                         |
| ٢٠     | الرأى العام في معاهد التعليم .....                                                   |
| ٢١     | الرأى العام والعمال .....                                                            |
| ٢٢     | الرأى العام والمواصلات .....                                                         |
| ٢٣     | الرأى العام في الإسلام : شعب الرأى العام : الشعبة الخارجية<br>والشعبة الداخلية ..... |
| ٢٤     | الشورى في الإسلام . مشاوراة النبي ﷺ أصحابه ..                                        |
| ٢٧     | أمراء المسلمين يتقبلون الرأى من أهله ويشجعونهم على إبدائه ..                         |
| ٢٩     | استطلاع الرأى العام في الأزمات العنيفة .....                                         |
| ٣١     | تحذير الرسول ﷺ من استغلال الجماهير ، وتحذيره من اتباع<br>الأغلبية المزيفة .....      |

| الموضوع                                                                      | الصفحة    |
|------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| تشثة الرأى العام فى الإسلام : أثر معاهدة الحديبية داخل الجزيرة العربية ..... | ٣٣        |
| أثر معاهدة الحديبية خارج الجزيرة العربية .....                               | ٣٦        |
| أثر الجزية في الرأى العام الإسلامي .....                                     | ٣٧        |
| مراقبة الرأى العام الإسلامي للأفراد دائمة بدقة ورقة .....                    | ٣٩        |
| ثورة الرأى العام على المنكر وجهاده في إزالته .....                           | ٤١        |
| في الثورة على المنكر وجهاده نجاة المجتمع ، وفي تركهما هلاكه .....            | ٤٢        |
| الرأى العام حق يجب اتباعه .....                                              | ٤٦        |
| عقاب الخارجين على إجماع الأمة من القرآن الكريم والأحاديث الشريفة .....       | ٤٨        |
| الإشعاعات الضارة وآثارها .....                                               | ٥٢        |
| المنافقون والإشعاعات .....                                                   | ٥٧        |
| عقاب مذيعي الإشعاعات الضارة في الدنيا .....                                  | ٦٠        |
| عقاب المرجفين في القبر .....                                                 | ٦٣        |
| عقاب المرجفين في الآخرة .....                                                | ٦٤        |
| <b>الخاتمة .....</b>                                                         | <b>٦٥</b> |

رقم الإيداع بدار الكتب ١٨٢٩ / ١٩٨٧



General Organization Of the Alexandria Library (GOAL)

*Bibliotheca Alexandrina*

**مكتبة الوفاء - المكتبة العامة**

شارع الإمام محمد عبده المواجه لكلية الآداب  
ت : ٣٤٢٧٢١ - ص.ب : ٢٣٠  
نلکس : DWFA UN ٢٤٠٠٤

الرأي العام في الإسلام

الحد و التعزير

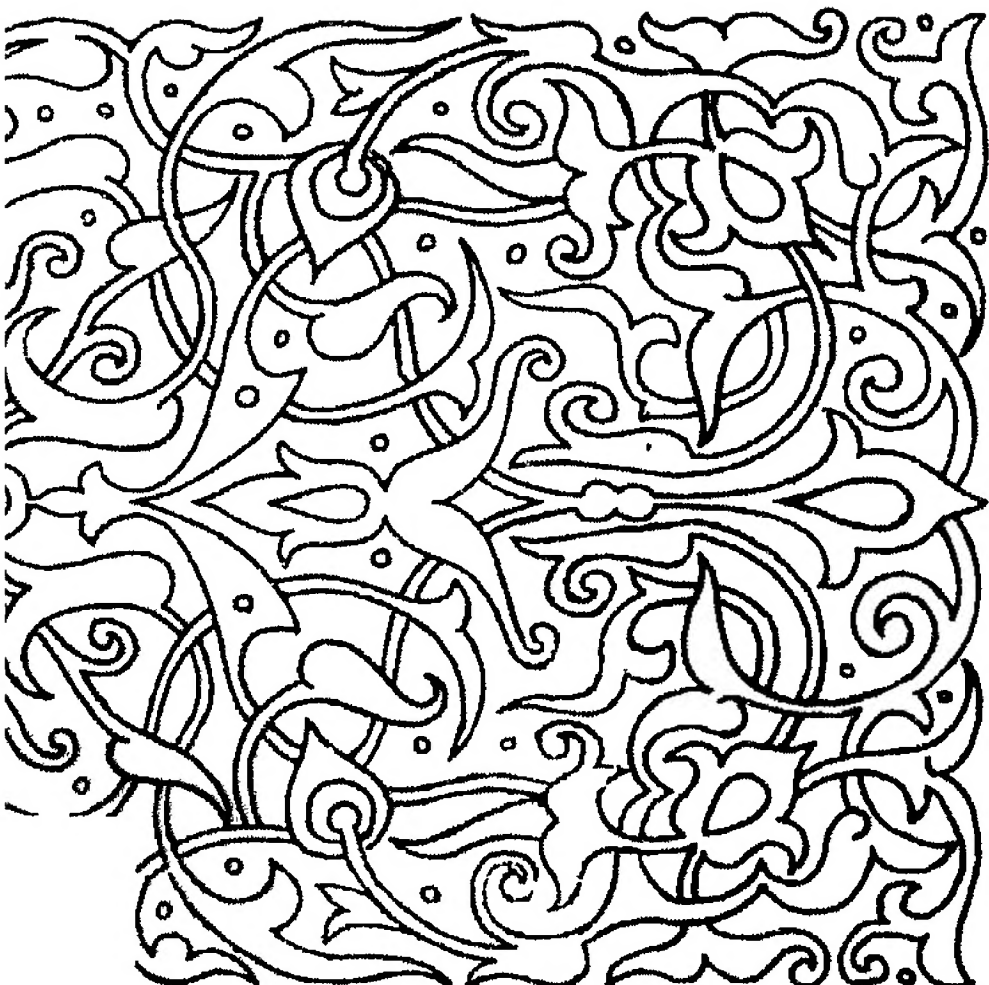
الحدود في الإسلام

رسالة الإسلام إلى الشباب

النية في الشريعة الإسلامية

الإسلام بين المادية والروحية

الإسلام ونزعـة الفطرة



**To: [www.al-mostafa.com](http://www.al-mostafa.com)**